## 英雄祖先與弟兄民族

根基歷史的文本與情境

王明珂



眺望新城續建設的蒙古英雄祖先

照片中為巴爾虎博物館前的成吉思汗像:騎在馬上的成吉思汗,似在望著草原 上城續建設中的新巴爾虎右旗。



此照片中正襟危坐的婦女、凌之西式尼輻與手杖、以及身體測量等等,顯示近 代國族主義下男性與女性、科學與傳統、國族核心與邊緣等種種階序區分,也 額示西方科學知識在近代中國民族識別分類中所扮角色。

## 英雄祖先與弟兄民族

根基歷史的文本與情境

王明珂

# 日錄

| <b>卢</b> 吉典 | <b>丹</b> 吉與謝訶   |     |
|-------------|-----------------|-----|
| 前言          | 中國民族起源與形成       | 13  |
| 第一章         | 歷史心性:邊緣與異例      | 3:  |
| 第二章         | 英雄祖先歷史與華夏意識初萌   | 5   |
| 第三章         | 《史記》文本與華夏帝國情境   | 7:  |
| 第四章         | 蜀之華夏化與方志文類      | 8   |
| 第五章         | 英雄徙邊記:邊疆史的模式化情節 | 11  |
| 第六章         | 反思英雄徙邊記: 朝鮮與東吳  | 133 |
| 第七章         | 反思英雄徙邊記: 滇與西羌   | 163 |
| 第八章         | 北疆與南疆的英雄祖先記憶    | 203 |
| 第九章         | 華夏社會邊緣的英雄祖先記憶   | 24  |
| 第十章         | 近代中國炎黃論述        | 255 |
| 第土章         | 多重邊緣交會:索土司的祖源   | 28  |
| 結 語         | 歷史中的表徵與本相       | 30  |
|             |                 |     |
| 參考書目        |                 | 329 |
| 索引          |                 | 34  |

### 序言與謝詞

這本書的內容是我,一個自稱「炎黃子孫」的讓系中國人,對於「炎黃子孫」及相關英雄歷史之反思性研究,以及對於「弟兄民族」 此一稱調的新理解。這樣的研究,其目的並非在知識上「解構」炎黃 子孫歷史及中華民族,相反的,我希望透過新的歷史知識,一種基於 反思性(reflexivity)及有反當力的歷史新知,使得中國的漢族與各少 數民族對自身,以及對於他族、他國之人,有更深入的了解,我相信 這樣的歷史新知,更能夠促進「炎黃子孫」及其「弟兄民族」間的和 請與歷聚。

人們常強理歷史上的英雄組先:五千年前的炎帝與黃帝,約四百年前來台的郵成功及其隨從單民,以及在美國,三百多年前乘五月花號來到新英格蘭的英雄組先們。人們也爭論這些英雄歷史,譬如成吉思汗,箕子及亞伯拉罕,究竟是那一「民族」的英雄組先。他們所建立的「國」地理空間包括那些地方。強調這些「英雄組先歷史」,常候得一些人群落入社會邊緣一一因為他們不是英雄組先歷史」,常後代、或竟為嫉征服者的後裔。堅持與爭議這些「英雄組先歷史」以及此「歷史」所交許的資源範疇與邊界。也經常造成族界、民族或國家之間的衝突。無論如何,這些被強調、爭議的「歷史」都起始於一些「英雄組先」。然而另有一些起始於「弟兄祖先」的「歷史」。被使們忽略,埋沒,因為相對於股價「英雄組先歷史」之人群而言,主張這些「歷史」的族群多半是居於邊緣的獨勢群體,因而在「英

链」成為「歷史」敘事中的主角後、他們所宣稱的「歷史」被認為是 傳說、神話。

在《発在橫藏之間》一畫中、我曾說明羌族的「弟兄祖先故事」 為一種「歷史」,一個在特定社會情境下的「歷史心性」所產生之 「歷史」;還是「將陌生的化為熟悉」。基於此、在這一本書中我重 新認識我們所熟悉的中國文獻中各種「英雄祖先歷史」;我們原來所 熱悉的歷史知識、在此新知下可能反變得陌生。因而這本書的工作可 說是「將熟悉的化為陌生」。希這讀者與我一同由了解當今羌族的 「弟兄祖先故事」出發,由此我們重新思考三千餘年來曾流傳於中國 及其周邊的許多「弟兄祖先故事」。包括《圖語》中「炎帝、黃帝為 兩弟兄」之說。我們可以嘗試了解傳述這些「歷史」的人群之生活情 境,以及嘗試了解訴說此「歷史」人們所表證的期望與情感。但更這 要的是,我們也一同再思考我們所熟悉的「英雄祖先歷史」,特别是 「黃帝後裔」或「炎黃子孫」之歷史。將它們親為另一種「歷史」 性」的豪物、管試了解人們在何種情境中書寫與訴說這些「歷史」, 以及人們宣稱此種「歷史」時所流露的情態與意圖。如此,在同一認 知平面上思考「歷史」與「神話傳說」,我們才能對黃帝、太伯、箕 子、檀君、九隆等英雄祖先之「歷史」有反思性的認知,也能對許多 「神話傳說」——特別是「弟兄祖先故事」——有真正的體會與了 解。

相信如此的「反思性知識」(reflexive knowledge),但可以讓宣稱自身涵黃帝、炎帝、成吉思汗、箕子、太伯、三苗或蚩尤等「英雄組先」後裔的族群,能認識自身此種歷史記憶的深層意義及其歷史過程,以及我們的先人在宣稱或接受這些「英雄組先歷史」時的鱗傲、期望,或卑曲與無奈。我們更應認識,「弟兄組先故事」事實上可能是一種更古老、更普遍的「歷史」(但顯然不若男性中心主義古老),曾讓泛流行於華夏之城及其鄰近各民族地區,以及世界其它各地。古代華夏曾稱「炎帝與黃帝為弟兄」,秦族說最早「彝、溪、廣惠三弟兄」,截族有各族群組漸於「六弟兄」之說,都是此種「歷史」。我們也能由此體認,「弟兄民族」並非只是當代強調民族團結的口號,它是一種古老歷史心性與記憶的遺存。在這些對彼此之「歷

U 弱於太思性分流 (中間ないや knowledge) 非解核大歩流 (deconstructive knowledge) 。我 引申自 Kamala Visweswaran 所務的 reflexive ethnography 消 deconstructive ethnography 之 医今 - 我心月光光見解: 北西安身解線不同的元、「解稿」水磁装板匠・指述者か当様 性 - 所「反思」形伝仝・地撲天主衛性・長、Kamala Visweswaran, Fictions of Fernitat Ethnoerapie (Minismosile)に Liniversity of Minismosil press, 1994).

史」(頻歷史)的反思性體認、體會與體諒中,我們應更珍惜、反省 並有思調整改進民族或國族內外的族群關係。

中國人常以「豐富的歷史文獻」,而且豪,我認為,值得自豪的不 只是那些以漢文字書寫的「歷史文獻」,而更應是在各地人群長期交 流、交鋒下產生的、以各種媒介表進的「歷史記憶」。包括披視為 「民族詩話傳說」的那些記憶。突破自身各種文化、學演與社會認同 「框架」(連絡)、發掘我們文化與社會生活中深藏的各種知識連構 範式(如 Pierre Broudieu 所稱的 unthought categories of thought),印 我們或能丁解這些豐富、多元記憶的內在含意,及其形成與變遷的社 會情境。如此具反思與反省的「歷史」新知,不但有助於中國各民族 對彼此之丁解與民族內外族群關係之改進,也將是中國歷史記憶對世 界的實數。

道本書的重要主題與部分內容,曾在多個學術場合發表。我將「弟兄服先故事」聽為一個「歷史」,以及藉此提出的「根基歷史」 概念、最早發表於変應實主編的一本論文集(訪問、歷史與記憶) 中。印對「歷史心性」較初期的見解,出於二○○○年應我在四川大 學的一場演講,後來演講內容曾改為發表於(歷史研究)中。何以羌 族之「弟兄祖先故事」為整體、對「歷史心性」更完整的論途見於 □○○三年之批著《羌在漢藏之間》。有關「黃帝後裔」歷史記憶在 中國的發展・曾在二○○二年以論文發表於《歷史語言研究所集 刊》。仍將筆子、太伯等歷史記憶視為一種「英雄徒邊記」模式化情 節之産物・最早的構想發表於二〇〇四年在韓國漢陽大學舉行的 「Border or Frontiers, 國際研討會中。「英雄祖先歷史心性」產生的 英雄歷史記憶在華夏邊緣所造成的歷史心性與記憶變化・也發表於 二〇〇四年「第一屆北京論增國際會議」之會議論文中。將「歷史心 件,、「女類」與「#式化禮節」視為三種歷史敘事文化中的「結 機 · 類似觀點曾在二〇〇四至二〇〇五年發表於 (歷史語言研究所 集刊》及《歷史人類學集刊》的兩篇論文中。169對於「歷史心性」與 「文類」較理論性的探討、也曾於二〇〇五年在陝西師範大學「馬長 壽先生紀念講座、上發表。此外二○○四年我曾在以下這些大學與研 究機構,發表與此著作相關的演講:武漢大學歷史系,華中科技大學 社會學系、西南民族大學民族學院、四川大學歷史文化學院、廈門大 學人類學系、中山大學歷史人類學研究中心,以及台灣的師範大學文 學院、中央研究院民族學研究所、近代史研究所「配憶與認同工作 坊」、清華大學人類學研究所等等。在以上這些會議、期刊與演講的 發表中,我都獲得許多學者聽眾、評論人、審查人的建議與批評;在 此我感謝他們給我的幫助與指教。我也要感謝二〇〇四下半年,我在 清華大學歷史研究所講授「反思史學:文本分析」的學生們;我許多

<sup>(</sup>ii) Pierre Bourdieu and Loie J. D. Wacquant, An Invitation to Reflexive Sociology (Cambridge, UK: Polity Press, 1992), 40.

<sup>(1)</sup> 黃藤青主編,〈裸基歷史——羌族的市兄故事〉,《時間、歷史與記憶》,頁 283-341, 会出:中央研究院民族學研究所。

<sup>(4)</sup> 王明珂、〈歷史事實、歷史記憶與歷史心性〉、〈歷史研究〉5(2001):136-147。

<sup>(5)</sup> 王明珂、〈論學問:近代美景子孫國族建構的古代基礎〉、《歷史語言研究所集刊》73.3 (2002):583-624。

<sup>(6)</sup> 王明河, 〈瓦寺土司的祖源:一個對歷史,神論與即降健認的連維研究〉、(歷史人願學村) 2.1 (2004):51-88;王明戸, 〈「雪人考古管思」的歷史知識考古:兼渝歷史故事中的結構與符號〉、(歷史語言研究所集刊) 76.4 (2005):569-624。

關於反思史學的概念·都在準備此課及課堂上與學生們的討論中獲得 整造。

二〇〇五年承哈佛大學東亞語文系及哈佛燕京學社協助,我得以在哈佛大學作訪問,並完成此響;我要感謝哈佛大學Peter Bol 教授及 杜維明教授的繁忙。也在此期間,我得以在紐約州 Cornell University 人類學系 Anthropology Department Colloquium Series,以及在芝加哥的YNorthwestern University 之人文中心(Alice Berline Kaplan Center for the Humanities)及藝療史系(Department of Art History)發表與此普相關的演講,得到許多人類學者與歷史學者——包括討論人 Prasenjt Duara 教授——的回應意見。我也在此感謝邀請我創往並與我討論相關議題的 Magmus Fiskesjo 及 Sarah E. Fraser 教授,以及 Duara 教授

與本書相關的田野與文獻研究,曾得到中央研究院「中國民族的 起源與形成透程」主題計劃(2001-2002)、國科會專題研究計畫「中 國近代國族建構的古代菲德——以灸黃記懂為例」(2002-2003)。 以及齊溫國關際學術交流基金會的「英雄組先與國族歷史」研究計劃 (2002-2004)之支持才得以完成。我對以上機構,以及在這些計劃 中的合作學者。致上誠摯的感謝。特別是對於王士元院士,他對於中 國民族起源的宏觀見解,對投完成此書很有敵發。而他屬我共同將 「中國民族的起源與形成過程」主題計劃成果集結成書之事。我卻一 軍無法奈成:在此登地聚向王院士徵數

在最近四年裡,與本書有關的研究曾以英文發表在各項會議上, 我的朋友 Robert W. Cribbs 不僅替我訂正這些英文寫作,也常質疑並 與 我 學 辯 這 些 論 文 的 內 容。由 於 這 些 研 究 涉 及 「 反 思 性 」 (reflexivity)。一位全然不懂中文、不熟悉人類學或歷史學的質疑 者,對我常有意想不到的散發——此也證明我們常沉浸於自己所熟悉 的語言、文化與學術符號體系中而不自慢,此無自覺也如 Pierre Bourdieu 所稱的 collective scientific unconscious

最後我要感謝我的妻子于清沼,在我奔波於田野與其他學術活動,或有時經歷困頓與挫折之時,她是我嚴有力的支持者。

#### 前言

#### 中國民族起源與形成

在中國近代學衛中,「中國民族起源」是一項很受重礙的課題。 由歷史與神話研究中的「古華夏部族起源」,到考古學上的「中國文 明起源」,到民族學與人類學者所稱的「中國民族多元一體格局」, 以至於結合古人類學與生物遺傳等多項學科的「中國人的起源」等等 之研究,皆與此問題相關。在後現代思潮影響下,對此論題學者們又 有另一種思考:這種學術探求與因此建構的「歷史」,是否為在某種 影體認同下人們的集體想像?如此使得這問題更複雜;不只涉及「過 去發生的事實」,也涉及「人們對過去却想像與建構」。

過去十年,我的研究工作主要在於「華夏邊緣」的歷史與人類學 探索,一九九七年,我發表(華夏邊緣:歷史記憶與族群認同)一 書;由人類生態、歷史記憶與族群認同等面向,探討華夏族群邊緣的 形成與變遷。同時在一九九四至二○○三之間,我多次利用寒暑期, 在川西地區進行羌族田野研究。從文獻與田野兩方面研究當今與古代 羌族,二○○三年我完成《羌在護藏之間》一書,在這本著作中,我 以一個古老的華夏邊緣一羌族一來說明華夏的成長歷程,以及推 動此成長歷程的社會與文化微觀過程。這可以就是,以更具體、系統 代的研究。來說明華夏及華夏邊緣的本質,及其歷史變遷。在這些所 完進行過程中,我的研究旨聽愈來愈讀新:從一個新角度來看此問 題,「中國民族的起源」不完全始於一個古老的「透去」、一個「核 心」,而更重要的「起源」發生在「華夏邊緣」人群間的一些歷史記憶與族群認同變化。

這樣的認知,部分因於我在中央研究院參與主持一項「中國民族 的起源與形成」研究計劃,這個主題計劃由語言學(王士元院士主 持)、生物遺傳學(李文維院士主持)、歷史學與人類學(王明珂主 持)等分支計劃所構成。雖然,這個研究計劃由於研究人力不足,以 及三個主要分支學科問的交集不足,只進行了兩年(2001-2002)。 然而我因此得以脫脫一些細酸、核節的研究,而對「中國民族的起源 與形成透稱,此問題作被全面的、更具深度的思考。

另外在羌族研究中,我體認到當地普遍流傳的「弟兄祖先故事」,是銀江上游村寨人群的一種本土歷史維爾模式,如此體認、讓我反思我們所熟悉的歷史,事實上是另一種歷史維爾模式一英維和、大體史一之產物。因而在「蔣經國國際學術交流基金會」的支持下,我主持了一項「英雄組先與國族歷史」研究計劃,在此計劃中、我與實力格教授(Uradyn E. Bulag)以及其他幾位學者,共同研究古今流傳於中國及其鄰近地區的各種「英雄祖先歷史」(或「弟兄祖先歷史」),探討它們所流露的各地人詳之「我族」認同情級與情境。在最近四年內,我在這兩項研究計劃下寫了幾論相關論文、或已發發、或來發表;這本書便是在這些基礎上所作的過一步補充與闡發。被來發表;這本書便是在這些基礎上所作的過一步補充與闡發。

本書的目的之一,是對「中國民族的起源與形成」作一新詮釋。 因此,首先,我對近代以來的「中國民族起源」研究作一簡單回顧, 證明學者們在沒方面的研究成果累積,以及研究顯點的轉變換勢。

#### 中原核心、多元一體、想像社群

清末以來、學者們對於「中國民族起源」問題曾有熱烈探討、雖 然參與討論客中不乏當世鉅儒、然而在今之學者看來,其學漸性並不 顯著、他們的論述、常集中在「黃帝」或「炎黃」身上;以此華更血 緣的「起源」,為「炎黃子孫」之中國國族立本。他們論述中的華夏 始祖為黃帝,或炎帝與黃帝、並爭論「黃帝」究竟來自於黃河流域、 北方草原,或來自於西亞。他們也爭論、在歷史上那些民族及其後裔 為「黃帝子孫」,以及執為黃帝婚傳、執為黃帝正子之後。"如值得主 宴的是、當時在學界有「黃帝為自西亞東遷的巴比倫某部族長」之 能。這是「中國民族西來說」的一個論述:當時不僅流行於國外學 界,就是本中國也有許多一派學者附和此說。也

無論如何,以黃帝或炎黃為起始的「中國民族起源」歷史,難以說明為何此國族中包括滿、蒙、藏、回等民族。後來,在比較具學術性的歷史研究中,學者們對此問題作了補充。二十世紀上半藥的歷史學者們,不強調黃帝、炎帝等「華夏始祖」的個人血緣傳承,而將他們視為一個個「民族集團」的代表性領袖人物。如在新的史學與民族學概念下,黃帝經常被認為是一個來自北方或西方的民族集團首領:炎帝則被認為是同一民族集團上,曾與黃帝爭勝的另一支族首領、或被認為是另一民族集團之略落長。民族學的圖騰說也被用來支持這些被認為是另一民族集團之略落長。民族學的圖騰說也被用來支持這些

<sup>(1)</sup> 沈於僑,〈我以我血萬軒轅:黃母神語與晚清的閩旅建構〉,〈台灣社會研究季刊〉28 (1997)-1,77。

D 陈由智、《中國人種者》(上海: 茶透言局·1929)。

1.1.「歷史事實」、如黃帝等被認為是「龍」圖鵑的部族、相對於東 (八1.1、鳳鳥」為團體的太峰部族。○無論是傳斯年所主張的「夷夏東 (四) 漏說」、蒙文蓮的中國「上古民族三系說」、徐炳昶所主張的中國「古古民族三系說」、徐炳昶所主張的中國「古古民族三系說」、徐炳昶所主張的中國、古代部族三集團」,或孫作雲所稱「乾、鳥、籍、職四部族」之內、「伴以各民族集團的戰爭與融合說明中國民族(包括中國境內少數」以於、之形成過程。同時也說明在此國族中執為戰勝者後裔、孰為戰事。「他有二後裔。這個民族融合所發生的核心地區」也就是各民族集團事物。他一被認為是在黃河流域的中原。三苗、蚩尤、共工、代機等部為內省及其民族集團、在此歷史中因失敗而遷居邊陲,其子孫教盛營治、借口嚴林之間。因此、雖然在此「歷史」徑中國民族有多元之起。此中原之人(或漢族)仍居其核心。至於湖及西亞的「中國民族可能及」、在此時期逐漸為學者所棄。

二十世紀上半葉的中國上古諸帝王研究中有一股「逆流」。那便 17、顧胡剛為首的「古史辨派」史學。顯氏提出古帝王「陽累造成 20、以此與相信這些古帝王歷史的學者相辯駁、如今我們對賴氏之 、心署累造成設。可以有新的評價。與之同時或略稅、西方實驗心 主申 自己特當將(F.C. Barlett)與赴會學者給代瓦斯(M. Halbwachs) 。 報告出有關人類社會記憶(social memory)之開創性新說;"仰觀氏 之見,已有社會記憶學設的雛形,只是未有系統化的理論而已。另一方面,在二十世紀上半葉中國國族建構的時代背景下,「疑古派」學 看對中國古史人物,事跡的質疑,以及他們與維護古史者之間的激 辯,顯示正,反雙方管對「真實的民族起源歷史」有深切的渴求;只 是在新的學術知識理性下,傳統文獻中的古史系統或被學者認為難以 接受,或被認為需要新的鈴譽而已。

無論如何,後來「中央研究院歷史語言研究所」之創立。及主其 事者傑所年先生等人所領導的「科學」史學研究,結束此爭議,並使 「古史辨派」成為中國近代史學之邊緣異端。其中,李濟所主持的安 陽殷據考古及其成果,使得在中國之「起源」問題上,考古學從此得 到主流地位。考古學之「實物證據」以及「科學方法」,可以就是創 立「歷史語言研究所」的傅斯年等人之學淑理想。此後、歷史學家對 於黃帝 神農、堯、舜逐漸失去信心。考古學家的新識題則為,中國 人類與人種起源,文化起源與文明起源等等。然而中國之「起源」空 間,學者們所強調的仍在黃河流域。如在中國古人類起源上,二十世 紀上半葉最早受到廣泛矚目的是距今約五十萬年前的北京人。在中國 近代人種起源上,以河北房山周口店距今兩萬年前的山頂洞人為代 表。在中國文化起源方面,一十世紀上半葉廣為人知的是仰韶文化與 龍山文化:前者大份介布在黃河流域中部與西部,後者約在黃河流域 東部・在中國文明起溯方面,李濟在其《中國文明的開始》一書中所 強調的「文明之婚,,則是以安陽於變為代表的「發確文明」。

一九四九年中華人民共和國建立以來,以考古學探索中國人種、 文化、民族與文明起源得到更廣大重劇。在此一時期(二十世紀下半 葉),中國考古學有關「中國人」與「中國文化」的起源探索有三個

<sup>《</sup>京出生、《中國古史的傳染時代》(1944: 北京: 科學出版社, 1962): 蒙文通, 《古 《鳳凰》(1933: 古北: 台灣海邊印書館, 1963); 港作業, 《傳書亦代為氏族證實長 量》, 《中國學報》33(1945): 黃石林, 石樂鄉, 《龍典中華民族》( 清壽與中國 由此北學學對論會文集) (商宗: 陕西风民旅社, 2001), 頁 94-102。

Burtlett, Remembering: A Study in Experimental and Social Psychology (Cambridge: University Press, 1932); Maurice Halbwachs, On Collective Memory, ed. & trans.
 Lewis A, Coser (Chicago: The University of Chicago Press, 1992).

主要論述傾向:「本土性」、「占老性」與「多元性」。此三方面都有相當成就。以中國的人類起原來說,一九六四年發現映西藍田人,一九六五年發現雲南元謀人,一九七五年發現湖北鄉縣猿人;這些都是中國醫石器時代早期的鏡人類。至於較近的中國人種起源。在二十世紀後半葉發現的有於西大荔人,山西丁村人。廣東粵屬、湖北長陽人、区川資陽人、巫山人、廣西鄉江人、他們被認為分別代表舊石器時代中期與晚期的中國古人類《直立人與真人》。這些發現、在中國人類與人種起源此一問題上,強化了本上起源論者的信心。並且說明這本上起源歷是多元並生的。

以文明起源來說,新中國的考古發現也支持中國文明的本上多元 起源為。 "九五〇年代發現的西安羊坡遺址,屬於甘庸仰韶文化,代 教黃可上游的中國文化起源。浙江餘姚问姆渡文化,其具地为特色的 木柱噴房屋與水铝種植,被恶為是中國文化起源的東南方代表。良者 文化為去統認為是服以文化向亦傳譜的一個變種:後來、學者認為 「實即退裡是中國早期文化發展的另一種中心。有它自己獨立發展的 過程。 69早期都被興建、青銅鑄造業、複雜的宗教行為,以及社會 潛序化與國家形成等,被認為是文明起瘾的指標。因而二十世紀下半 葉中國考占學的一些職人考占新發現,如潔等紅山文化中的聚台遺址,四川廣漢二星堆文化祭祀坑中县地方風格之青銅器。江都良者又 任中的大量精緻玉器。都使得這些考古文化被視為中國文明「多元起 源論」的跨越。

學者不只是藉考占發掘來呈現這多元的中國文明起源面貌,更嘗

武建立各地域性文化相互關聯、發展而形成夏、商、周三代國家及其文化之歷程。蘇秉琦先生的「區系類型說」,與張光直先生所提出的「多中心互動說」,都是此一會試。蘇東琦之說,是以器物類型學為主體 將各地新口器晚期文化分別納入幾個下同層文的分類體系。中,由此建立一有如語言學與動物學分類的著古文化分類體系。中級上直的「多中心互動說」,且嘗武說明新石器時代晚期分布在中國的多工地或考古文化,如何在龍山文化時期互動、融鑄出一些文化共生,這些文化共生,也就是夏、商、周二代文化的基礎。「這些考古學上的研究與討論雖大多未言及「民族」,然而在以「文化,對等於「民族」的觀念下,各地域文化「起源」如何凝結或被納人商、周王朝及秦藥帝國的過程,也被認為是中國民族塊成重零的,會了。

二十世紀末中國學演界進行的「夏商陽斷代工程」,以及接續進行的「中國文明採逐工程」,表現學者對,中國文明與民族起源,此 問題處人探索的宏圖,以及對科學、客觀、跨學科合作以繼青此問題 的信心。這些大型研究計劃或已完成,或正在進行之中,其成果及管 養已受到學界相當的矚目與討論,然而由於其尚未完成,對此我無法 深入討論。無論如何,此學綱宏圖應對逐漸「零碎化」的考占與相關 古史研究有相關之效。

近二十年來,民族學與人類學者也參與此問題探討,而對「多 元」的考占文化與當代中國多民族構成之現實,他們不只是從「起 源」,也從「過程」說明當今中華民族之「多元一體」,最早較昌精

<sup>(5)</sup> 夏蘭·《中國文明的起原》(北京:文物出版社,1985),百7。

<sup>(6)</sup> 疑秉琦、《中國文明起源新探》(香港:南蔣印書館・1997)。

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> K. C. Chang, The Archaeology of Ancient China, fourth edition (New Haven: Yale University Press, 1986).

提出「多元 - 體, 之說的,便是中國人類學奏斗費孝通先生。後來投 身於此討論的,也以中國民族學與人類學者為主。此類研究集合考古 上的「多元文化」及其「類型、關係、歷史學者之滿人移民史與滿化 之研究,以及近代民族學與人類學之訓查。其中較有新意的是,如費 夢頒先生已止意對,由與「文化共性」的民族轉變為具「主觀記同」 的民族,有一歷史發展過程。<sup>610</sup>

無論如何,近代以來中國歷史、考占與民族學者強調的都是一個 延續性的歷史:「個或多個「起源」,延續、分化、排合而成為當今 面錄模文化上的中國人、或中華民族。「『然而在西方「後現代主義。 (post-modernism)之解構(deconstruction)學風影響下,對於當代 之民族與文化「傳統」。許多後現代學者所強調的卻是「歷史,與 「文化。的斷裂、創造與思像。學者們認為、當代被認為是相當老的 阅族、事實上只是國族王袞下知識分戶集體建構的「想像处群」 (imagined community);一些被認為是「古老的」傳統文化、也被 懷為近代國族認同下的文化「傳統建構」(invented tradition)。"問 循「想像的建跨」與「雜機的傳統」之論連模式,近年來有些歷史與 人類學者也以此理解當代「中華民族」或「中國少數民族」,以及相 關「歷史」或「民族史」的近代縫構。110學者認為,在近代國族主義與相關學術知識(歷史學、民族學、語言學、體質學等)的導引下,世界各地都曾發生一個「國族化」(及連帶的現代化)通程。我們當前的國族認同,以及國族下的民族區分,及相關的語言、體質、民族與歷史知識、都在此過程中被確構起來。電測此建構過程、可說是在一種「後現代」(post-modern)之知識醫費下,對「近現代性」(modernity)之新認知,自然也是對關族與相關知識(主要是歷史與民族知識)的解構。此可被稱為一種國族,近代性精論。然而「近代越構論論者,只是解構近代以來被建構的「歷史」與「國族」、他們或完全對「古代、察無興趣。或將「近代以前歷史」所化為一同質、傳滯的「過去」。如此「個同質的「古代、突期了「近代」的變是:如此也等於將「中國民族起源」展為近代史之一頁了。

#### 本書主旨與研究方法

在這、本書中,我將「中觀民族之起源與形成」此,主題,置於 華夏及其邊緣的歷史框架中來探討——由「華夏」之形成及「華夏 緣」變遷的歷史,來說明歷史上「中國」之內涵變化。這樣的「中國 民族史」,完全不同於以上所述的中原核心、多元一體、想像吐群等 說。這是我長期從事之「華夏邊緣」研究的一部分,也是拙著《華夏

<sup>\*\*</sup> 参考道,《中華民族多元-體格局》(北京:中央民族學院出版社,1989),

<sup>9</sup> 一種新的「文化主義」,是以「考古學文化」追溯中國文化與天歲的蹂躏;在此明完取 兩下,將多中國者告學該為華此的某些新石器文化、省景寺城及此時代的考皮文化遺存。見稀亞長、《英寺、黃寺條故的前步方於與首古學觀察》、《黃寺傳中國傳統文化 帮助行論會文集》(獨全、按廣风民出版社、2001)、百8599。

<sup>100</sup> Benechet Anderson, Imagined Communities. Rev. edition (London: Verso, 1991); Eric Hobsbawm & Terence Ranger ed., The Invention of Tradition (Cambridge: Cambridge University Press, 1983)

<sup>(11)</sup> Ralph A. Litzunger, "Contending Conceptions of the Yao Past," in Cultural Encounters on China's Ethnic Frontiers, ed. by Stevan Harrell (Scattle: University of Washington Press, 1995); Norma Diamond, "Defining the Mino," in Cultural Encounters on China's Ethnic Frontiers.

邊緣》及《羌在賈藏之間》兩書之論述的延續與進一步拓展。(12)對此,我作一些說明。

在《華夏邊緣》 -書中·我提出「華夏 由歷史記憶來経歷·也 中歷史記憶的重整來調整「華夏邊緣」。因此該書的重點,首先在於 「華夏邊緣」的形成與變遷,而未多著墨於「華夏」如何藉 個共同 祖原來凝聚。其次,該書只注意政治地理的華卓邊級;其東商似乎 是,無論是戰國或漢晉時期,在華夏政治地理邊邊內的人附忽是「華 夏 , 近年來, 由於羌族田野研究中的體驗, 我在「族群」研究中強 調對性別、階級、地域等親近人群社會區分之探究。又由於從社會記 億(social memory)到更深入、具體的敘事或文本分析(textual analysis) · 使我注意「血緣」、「空間」等符號在歷史敘事中的意 養,因此,我們若將華夏視為以「黃帝子孫」此共同起源記憶來凝聚 的族體,那麼,古代華夏統治者似乎皆得由「黃帝後裔」此一「血 緣,而成為華夏·然而被統治者則不一定能在「血緣」上與「黃帝 相繋而進入此「族群」。此願示「華夏邊線」的成長、擴張・並不只 是在政治地理邊緣,也發生在華夏「社會邊緣」上——愈來愈多華夏 之域的社會中、下層人群,由於獲得一些「歷史」(家族史)而成為 「黄帝子孫」。

我在港族田野研究中所得,以及基於此而完成的(羌在黃藏之間) · 傳,給了目前這本書之內容最主要的骨幹——歷史心性。在這 些研究中我認識到,流行在川西銀江上游羌、藏族各溝中的「弟兄組 先故事。·事實上是一種歷史立性下之產物。又由於認識此「歷史」 與人們生存之紅會情境有密切關係。使我得以對自己沉浸其間的「歷 史」(以及歷史)有新的了解。我們所深信的以一英雄組先為起始的 「歷史」,事實上也是一種「歷史心性」產物。此便如法國詮釋學者 理何(Paul Ricoeur)對「歷史性」(historicity)的解釋:我們創作歷 中,我們沉冽其間。我們也是這樣的歷史人。」以

這裡所稱的「歷史」,是被人們記憶、回憶、書寫、越栽、爭論的「過去」。而這樣的「歷史」,也是一種「表徵」。我們生活在一 表徵化的世界中;各種惟刀關係與此會現實造成比表徵世界,教們也 在文化所界定的語言、詞彙、符號中認識此世界。此便如在電影「駭 客任務」(Matrix)中,大部分的人都生活在田電腦所創造與控制。 實擬世界中而不自知。因此許多當代學者都嚴肅而對一個問題;我們 如何突破自尋所存在之表徵體系限制,而了解另一遙遠時代、遙遠地 域人群的表徵世界?

雖然各學科、各別學者,對此都有不同的研究取徑,但似乎有 他關鍵力向被許多學者提及,那便是「邊緣與邊界」。社會學者埃利 厄斯(Norbert Elias)所稱的「轉折時代」(a time of transition),(14) 人類學者透納(Victor Turner)所強調的「界域」(liminal),(15)以及

<sup>(2)</sup> 至明河、《華夏邊緣、歷史記憶與燕禪認問》(台北:允展文化・1997):《羌在漢藏之間:一個華夏邊緣的歷史人類學研究》(台北:潮級出版公司・2003)。

<sup>(10)</sup> 先来大点 "(Historicity) signifies the fundamental and radical fact that we make history, that we are history, all the barrative Function," in Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Language, Action and Interneution (Cambridge Cambridge University Press, 1981), 274.

<sup>(-4)</sup> Norbert Elias, The Civilizing Process, translated by Edmund Jephcott (Cambridge, Mass.: Blackwell, 1994).

<sup>135)</sup> Victor Turner, The Ritual Process - Structure and Anti-structure (Chicago: Aldane Publishing,

許多後現代主義學者所強調的邊緣(border)、斷裂(discrepancy)、 異例(anomaly)等等。(<sup>16)</sup>都是在強調此一研究關鍵。這是因為。這 離我們所熟悉的世界。這難一切投門理性中的秩序與邏輯,再思考我 們所熟悉的「訶豫」及其意含。我們較易由其中得知各種文化符碼與 粒會之關係,以及社會如何複製,政變、創新符制,以維持、延續各 循「邊界」(如國家、族群、競業之範疇界線)所範定的社會與實。 或造成社會現實的變遷。「歷史」,也是我在此所稱的「文化符碼」 之一。我在羌族研究中所作的,也便是對社會與文化符碼關係的「解 碼。工作。

然而以上所言。只是這樣的知識探索的一半。更重要的另一年制 是,精發們的思慮引回自己所存在。所熟悉的世界(另一種文化符碼 體系)之中。反思致們的文化符碼與社會現實本相之關係,及其產生 與結複製、改藝、創新之歷史頭變過程。前半部的工作是「將陌生的 化為熟悉; 對我而言,也就是前十年我在羌族田野與文獻中所做的 工作。後半部的工作,則是「將熟悉的化為陌生 ——此即本書的宗 首一像這樣的歷史研究,也是我所理解與認知的「反思史學」 (reflexive historiography) 研究的一部分。

在對「歷史」的解碼工作中,如許多當代思考社會本相與文化表

徵的學者一樣,我的學術思慮常播長「計會與個人」、「結構與符 號、、「本相與表徵。等二元對立概念之中。希當從中尋求「條通 人道。來解答隱史記憶如何遊成社會現實本相,以及此現實本相下產 生的敘事、行為、事件與物象。這些敘事、行為、事件與物象,如何 影響人們的歷史記憶與社會現實。近數十年來人文社會科學學者多長 第一文本、(text)與「情境」(context)的互談、互生關係。川 特定情境下,社會權力(power)如何規範、導引及創作各種作為論 據 (discourse)之文本、並由此產生「知識」(knowledge);「學文本 或多重文本所生之論述。如何在內外情境各種權力角逐中,改變作為 計會記憶之知識、以應和或遊成社會情境變遷、人們在文本教事的書 寫、閱讀與理解中,如何受不同層次的敘事「結構」或「形式」 (form)所營等,以及這些敘事「結構」或形式與社會情境有何種互 個類係。「學不能稱所究中,對口說或女字書寫文本解析的目的,並不

<sup>1969),</sup> From Ritual to Theatre: the Human Seriousness of Play (New York: Performing Arts Journal Publications, 1982).

<sup>&</sup>lt;sup>630</sup> Glona Anzaldua, Borderlanda' La Prostora: The New Mantau (San Francisco: Aust Lute, 1987); D. Emily Hicks, Border Writing: The Multidimensioned Test (Minnespolis and Oxford University of Minnesous Press, 1991); David E. Johnson and Scott Minhesslein, "Stonder Stevens: An Introduction," in Border Theory: The Limits of Cultural Politics, ed. by Scott Michaelsen and David E. Johnson (Minnespolis: University of Minnespolis Press, 1997).

<sup>479</sup> Ravindra K. Jam ed. Text and Context: The Social Antiropology of Traulition (Philadelphia Institute for the Snidy of Human Issues, 1977; Daniel Cottom. Text and Culture: The Politics of Interpretation (Minneapolis). University of Minneaton, Press, 1989; Mehael Tolatin ed. Language, Text and Context. Essays in Spilistics (London. Routledge, 1992); Graham Watson and Robert M. Selter ed., Text in Context. Contributions to Ethnomethodology (London: SAGE Publications, 1992).

<sup>(18)</sup> Michel Foucault, The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences (New York: Vintage Books, 1973); The Archaeology of Knowledge (New York, Pantheon Books, 1972).

Nº Pauli Roceau. The Nurmow Function." Hemoneuters and the Human Sciences Essays on Language, Action and Interpretation (Cambridge, Cambridge University Pers, 1981),274-96. Termoc Turner. "Ethno-Elmoistury: Myth and Hastory in Nisive South American Representations of Centuct with Western Society." Centineasisy, in Retinabing Hastory and Applic Indigenous South American Perspectives on the Part, 6th. by Jonathon D.-Hill (Ulbous): University of Illinois Pens, 1988), 235-81; Daniel Cottom, Text and Culture The Politics of Interpretation, 138

在於獲得文本所陳建的「事實」或在發掘其內在「結構」,而在於終 文本碼為一種「表徵」,以發掘、呈現產生此文本同時受此文本塑造 的「清境」。在此所謂「情境」並非「赴會結構」或「文化模式」可 理解、相反的,它們是在各種權力關係規劃的制度、結構與模式間、 許多個人在其各自之情暖與趣圖下、所產生之行為、事件與「文本」 所確故的物體情境。

關係如此的研究傾向、深受社會學者析迪厄(Pierre Bourdieu)的習行理論(the theory of practice),以及傳柯、Michel Foucault)所強 頭的論述(discourse),權力(power)與「知識等古」(the archaeology of knowledge)之影響,這也是在致力於發腿社會結構、文化機式。並以功能與文化行號之內化象徵來強調社會與文化一體性及穩定性的研究之外,所產生的一種新學術研究總向,此態向轉為在營個人與詳體之情感、意圖及由此產生的習行(practice);注意被「模式」與「結構、忽略的與例、斷裂與邊緣現象。10回以及個人跨越各種的學來定「模式」與「結構」邊界(border crossing)的企圖與於力。也在如此之學術鐵向下,產生各種與「邊界」、「邊緣」有額的研究。等觀對茲先與知識權威所變稱的各種性別、階級、族群、國家「產界」有新的「解:突驅混雜、多元及被忽略的邊緣個人,群體及文化現象之存在。日門注意發生在邊緣與邊界的,或與邊緣與邊界相

關的各種事件、文本與其它現象、強調認識它們在發展社會科學新知上的重要性。(22)在方法與認識論 L. 如關打破或跨越學科內學 4. 如關對物定學科知識生產過程的反思。(22)對傳統之「結構」研究而言、此研究傾向也開啟人類學者確林斯(Marshall Sahlins)所稱「構組文化」(culture-as-constituted)與「實踐文化」(culture-as-lived)間的對話,以及它們如何影響或領道人類社會之討論。(26)

我近年的研究、接近上述之「邊緣/邊界研究」,而我主要舊於 族群與認同理論,以及社會記憶理論而引申之「文本分析」,也深受 博爾多、傅柯及理何等學者之影響。在本書中我務說明,在文化與社 會研究中的廣義「結構」,包括各種社會結構(social structure)、文 化 模 式(cultural patterm),就 會 本 相(social reality)與 習 性 、habitus)或心理精團(schema)等,與行為「符號」,包括個人與 群題之情態與整個下所展現之行為、事件及相關物像,在「文本」中 也有其動應的「結構」與「符號」。在本書中,我以三種歷史「敘事 結構,來分析有關華質的「歷史」(25)—一它們是「歷史心性」、「文

<sup>(150)</sup> Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977); Renato Rosaldo, Culture and Truth: The Remaking of Social Analysis, 2nd ed. (Boston: Beacon Press, 1993); Michel Foussell, The Archaeology of Knowledge.

<sup>(</sup>II) Gloria Anzaldua, Borderlandol/La Frontera: The New Mestiza (San Francisco: Aunt Lute, 1987); Mas G. Hendenon ed. Borders, Boundaries, and Frames. Essays in Cultural Criticium and Cultural Studies (New York: Routledge, 1995), Reuato Rosaldo, Culture and Truth: The Remaking of Social Analysis.

<sup>62)</sup> D. Emily Hicks, Border Writing. The Multidamensional Text, David E. Johnson and Scott Michaelsen, "Border Secrets, An Introduction," in Border Theory. The Limits of Cultural Politics, 1-39.

<sup>(23)</sup> Alejandro Lugo, "Reflections on Border Theory, Culture, and the Nation," chapter in Border Theory: The Limits of Cultural Politics, 43-67, Pierre Bourdieu and Lose J. D. Wacquant, An Invitation to Reflexive Sociology (Cambridge, UK: Polity Press, 1992), 38-40

G4 Marsha, J Sahlms, "Individual Experience and Cultural Order," in The Social Sciences. Their Nature and Uses, ed. by Willian H. Krustel (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 35-48.

G5) 但这並不表示我同意並回歸「結構」研究。相反的、我認為只有認識這些潛藏的文本 「結構」,認識各種深淺層面的「結構」及與之相應的社會本相、與某形成之歷史過程,我們才可能解讀一位作者在社會與時代情境中所至之「文本」。認識他們如何在數

類、與「模式化敘事情節」。

·個計會情境,在其內外資源,社會制度,結構與權力關係達到 集種穩定狀態時,皆傾向於複製與延續它自己;所謂「敘事結構」便 粉油比種功能。它使得文本或表徵呈現 ·種規律性,而由此複製與延 續社會本相與情境,也造成歷史本相。但這並不是說,社會「情境」 與「文本」將永遠在這些敘事結構中循環不息。因為無論是「歷史心 性」、「文類」與「模式化敘事情節」・都只是一些社會中流行的範 式理念,它們仍賴各種「符號 構成的文本而存在。個人與群體所處 的情境有差異、有變遷、所以符號之意義、象徵與敘事符號組合,以 及它們在文本中產生的隱喻 (metaphor), 在書寫者與讀者的認知中 都常有差異。如此也使得「歷史心性」、「文類」與「模式化敘事情 節。不斷被文本修飾與再界定。同時也因此改變它們所對應的模式化 社會情境。在本書中、這些「情境」主要便是華夏及其帝國、華夏邊 後,以及合華夏田其書錢的近現代中國,我將說明歷史過程中各種 「歷史心性 、「文輯,與「權式化敘事情節」如何出現,並產生作 為華夏歷史記憶的文本,這些文本如何強化華夏認同及其帝國、並造 成華夏邊終及其聯深,也因此改變華夏之空間與計會內涵。

首先在第一章、我由一個「連線異例」著手。在我近十年從事田 野調查的四川西北眼江上遊,各溝差、藏族村寨中都流行一種「弟兄 租先故事」;我分析故事中的血緣、空間與時間等敘事符號,及其與 當地社會本相(各種認同與腦分體系)之關係。以此、我認為這是。 種對我們而言的異類「歷史」。由於認知「第只組先故事」是一種 「歷史」、一個特定「歷史心性」下的產物。我們得以反思自己所熟 悉、相報的「歷史」、認識它們事實上只是另一種「歷史心性」下的 建構。這兩種「歷史心性」、我稱前者為「弟兄祖先歷史心性」,後 者為「英述祖先歷史心性」。在本意中,我也將說明它們分別數應的 計會本相。

接審在第二章中、與將說明在春秋戰國華夏認問初請的情境中。 在「英雄組先歷史心性」下,以「黃帝」為起始之「英雄組先歷史。 如何蘇生;此歷史心性與相關英雄歷史。從此主宰中國兩千餘年之歷 史記憶,並影響華夏之內涵與邊緣豐遷。我將說明,在北方畜牧化人 釋(戎奴)出現之經濟生態壓力下,此時兩方華夏各國知識黃英提出 多種諸夏起源之說,以期將各地域部族(諸夏、極聚為一整體,其中 「個歷史建構方案為,將炎帝與黃帝當作源始的阿「弟兄」,來結合 以他們為始祖的各部族。然而,最後黃帝為打敗炎帝的「英雄」,終 成為主流論述。在戰國末的情勢中,形成以黃帝為結束亂世、開創、文 明治為諸氏族共祖的「英雄組於記憶」。也從此在中國歷史敘事文化 中,「英雄組先歷史心性。得其主流地位。

在第三章中・投將西漢史家司馬遷所作《史記》當作為一種文本,分析此文本如何與「情境」——華夏與其帝國——相生相成。 並規則(史記)成為正史文勒之始的歷史意義。以華夏的共同直緣來 说。在《史記》中不只夏、商、周王族皆為黃帝之曆。戰國時期各結 侯國貴族世家組織也無不顧於貴帝。可說《史記》之作。不但使「黃 帝為華夏共和」成為典鄉歷史,也確立了「英雄組先歷史心性」在中

事問,一方面有意成無意的愚疑、擬仿某一層面的「結構」、另一方面如何選擇、改覽 及組織故事「符號」、以選擇、爛屬或階離「結構」、最終不是重要的「仍在於照解延 經文本中的虛擬、概仿、選擇、對断或實驗中所隱合的「人」之意圖、情愿與作為,及 無所應對的成型系規則的社會及與更情境。

國歷史敘事文化中的核心地位。《史記》問時也描述華夏的疆域、帝 國及其社會結構。《史記》關章結構與書寫,充分反映當時溪帝國的 社會現寶顯制度規範,因而其敘事結構不斷無後代禮為正史者依循。 產生其它正史敘事,如此形成一「正史」文類。

籍此, 我略介紹第二層的歷史敘事結構——文類。簡單的說,文 類是一種規範化的書寫、閱讀與編輯體例: 在社會文化所界定的「文 類, 概念下,人們得以認識相關敘事,並賦予簽務。一種敘事結構之 所以被複製而成為「文類」,乃因其能反映當時的計會制度、社會現 實或文化傾向。「文類」的形成,也導引著這些社會制度、現實本相 或文化傾向的延續發展;如「正史」文類產生之模式化文本記憶,與 管獨之存在相半相助。

在英雄組先歷史心性下,華夏不只是相信自身漂於「個「英雄組 先」。也常認為華夏邊緣人群為華夏「英雄組先」後裔,如此造成。 可廣強的華夏邊緣。在華夏與其邊緣人群的交往互動中。與「族群起 源。有關的社會記憶受到雙方的關懷,也成為敘述與爭論的無點。在 敘述與爭論中,「歷史」成為「論話」,或「訓話」被寫成「歷 史」。在第四章中,我以橫晉時期「蜀人」為例,說明華夏邊緣的蜀 人、如何自華夏文字記憶中學習、選擇及改造本地「歷史」與「神 語」,如此接受華夏英雄組先,而使本地成為華夏之城,其人成為華 夏之人。

蜀人常瓊所作(華陽國志),一本書寫本地歷史、地理、人物的 文獻,是本章中一個重要的例子。漢晉時部分巴蜀知識青英,已接受 「黃帝」為古蜀帝王家族的祖源,《華陽國志》更確認此「歷史」。 (華陽國志)透過各章節內容,處處表露作為帝國「部分」的蜀,與 帝國「整體」之關係。因其文本結構充份反映帝國「部分」之情境 (郡縣),因此後來(華陽國志)之章節書寫也被模仿,而成為一種 「方志、文類。「方志」文類的社會意義,在於空間上的「華夏部 分、邊緣」,向「華夏整體、核心」的依附。

在、萬晉時期,華夏認為許多。養緣人群都是華夏「英雄祖先,後 裔。《史記》與納岭的正史中,常出理 種模式化的歷史故事: "屆 「英雄」自華夏之或漁走遷陲。而成為此地域人群的開化者與英雄現 先。我稱之為「英雄能遷記敘事」。這也是本書中「華夏歷史」的第 "曆次故事結構,一種「模式化情節」。在第五章中,我分析黃晉時 華夏正史中的四個「英雄徒邊記」故事——第子王朝鮮、太伯奔吳、 莊鵝王濱、無 气夏劍赤於四羌。華夏以此表述他們對東北之朝鮮、東 南之勾吳、西傳之高麗國、西北先人齊四方邊緣人群的印象,也藉此刻 東北心日中作者不同的參屬。據。

在第六章與第七章中,我探討黃晉以來在華夏與其問邊人群之政治、社會與經濟互動下,華夏各周邊人群如何回應華夏所賦予的「英雄從邊記」記憶、我將接明在此過程中,高句麗、高麗、朝鮮知識青 英如何逐者排程「管予記憶」,以置身於華夏認同之外;東吳之人如何接受「太伯記憶」,以將自身納入華夏之中;西北方部分羌人如何成為「神佛的千民」及「大鵬為鄉生之子戲」,也因此成為吐蕃或藏族。我也將說明,在西南的演池、洱海地區,人們的歷史記憶如何徘徊在多種族群與之化認同之間,以及排徊在「弟兄祖先」與「英雄祖先」兩種歷史心性之間;說明「莊鯛」如何在南詔、大理時期居於社會記憶邊緣、而在明代以來隨著中國官方及移民勢力增強、他遂成為本地方志中的重要要雖顯先。

在第八章中,我說明同樣的歷史記憶過程,如何發生在華夏的南方與 化方邊緣。在北方草原部族中,北朝以來接受華夏英雄組先而成為,以帝」後裔的、通常為進入華夏農業地區的貴胄家族;也就是設、佛夏認同的北方空間邊緣,受限於經濟生態地理而難於推進。此時期也有許多北族是以「炎帝子孫」自居而進入華夏。在長江流域及其以南、華夏常認為本地族群多為盤瓠、蚩尤、三苗等兒殘或失敗的英雄組先之後。在華夏對南方「豐夷」之絕夷下,以及在華夏政治、社會「豐泉之推淚助瀾下,愈來愈多的兩方人上宣稱本家族為華夏英雄和无之後。此外另一種「歷史」徵納的聲音,宣稱本地人群為幾個形之後。此外另一種「歷史」徵納的聲音,宣稱本地人群為幾個形之後。此外另一種「歷史」徵納的聲音,宣稱本地人群為幾個

八上四章所談的,都是「黃帝子孫」或「炎黃子孫」在地理空間 二內代長或受阻。然而適善至鳴廣作者們所稱敘的「黃帝」與「炎 帝」、似乎只是占帝王、貴青與門間家族的組先。因此,若以「炎黃 子孫 記憶作為華夏認同的符記、那麼華夏的成長、擴張、似乎也涉 尽等了域內由社會上層而下層,愈來愈多的人群得以間接或直接宣稱 自身等。炎黃子孫。也就是競,「華夏,之成長還包括「炎黃子 孫、王華夏社會邊緣的擴張過程。在第九章中,我將說明此過程: 上 要由史許多人群(家族)得有漢姓(血緣符記),及相關家族錯系記 德(家族史),而健談人群成為「炎黃子孫」。此過程也涉及一一 歲體、族譜之類的起會意義,在於海調血緣上的「華夏部 分、漫緣」向、華夏縣體、核心」的依附。

藉著「英雄祖先歷史心性」,以及各種「文類」及「模式化情 箭 所產生的文本,華夏帝國及其蘊含的空間單元(部縣)與血緣單 元(家族)成為 整體情境。此情境與文本相映相成。雖然如此,在 各方文化與政治核心的邊緣,「歷史」與「認同」都經常在多元文 類、文本的爭鳴與妥協中雙遷、重組、而遠成模糊或混雜的華夏邊 樣。直到清末西力東漸之時,此文本、情境及其邊緣才發生大改變,

第十單中稅說明,在近代各方帝國主義勢力的全球「邊緣」爭奪中,「鄰夏」也在其知識與政治暫英推動下。納其「邊緣」而成為中華民族、帝國成為「中華民國」。在建國之初,部分華夏知識爾英曾仍思以「黃帝」作為漢、滿、蒙、回、藏各民族之共租,然而追願於是個失敗的舊試。新的文類「民族史」、「民族志」等等,政建權國族及其內部區分的嚴重要文類。此時「英雄徒憂記」敘事中的英雄情節、雖然被編入新文類「民族史」之中,但其刻劃「邊緣」的意義已大幅減弱;此時國族內外模糊的「邊緣」、已為語言、文化、體質等新知識與知識權力所敬定的明確「邊緣」,形取代、

第十一章,我回到邊緣:由一個近代中國邊緣的數觀例子,報江上游一個索姓上可家族之「歷史」,總結前面的歷史心性、文類、模式化情節等之歷史發展過程,及其近代變遷。在新中國邊緣縫構的時代,在空間邊緣的戰江上游。在一個源、藏文化邊緣的上司家族中。 民族調查者從該家族三個弟兄口中得知三種家族史記憶——來自嚴區的英雄組化之後,來自漢區的幾個弟兄之一的後代,大鵬烏那生子簡的一支。在本章中投將分析,這些分別被民族調查者視為「歷史」、「神話」與「鄉野傳說」之家族史的歷史意義。以及,在這個多重幾的交會點、許多人基於各種新舊社會「規範」及其個人利益所發的言義。行為與舊客文本,如何改造並形成新的社會歷史記憶。也因此質數於中國之邊緣再遊。 最後在結語中,我藉著華夏之形成及其邊緣豐遷之例,進一步說明歷史文獻「文本」(一種表徵),與產生此文本之社會「情境」 (一種社會本相)問之關係。以及,不同層次的社會組織、制度與本相,如何對應於不同層次的文本規範形式;以及,這些文本規範形式如何形成,如何豐遷。更重要的,是什麼樣的人之意圖、社會機制與權力關係,造成文本規範及其相應的社會制度之延續或變遷。最後,我也藉此著作強圖。種反告與反思的歷史研究。

#### <sup>第一章</sup> 歷史心性:邊緣與異例

在這、本書中,我要介紹「個不同於典範中顧民族史的「中國民族史」,或說是,一個有關華夏及其邊緣形成與變遷的歷史。在一個 粒會的歷史記憶與相關敘事文化中,我們得到歷史知識,以及更重要 的、一個歷史知識理性;歷史知識理性告訴我們、什麼是合理的,可 信的「過去」,以及什麼是「歷史」,什麼是「神話」。但這並不是 說,此「理性」是正確的。經常,考古發稠疲得一些「適去」出土 時、對此「過去」與我們的歷史知識理性不符合。像這樣挑戰我們以 繼歷性的「過去」與我們的歷史知識理性不符合。像這樣挑戰我們知 識理性的「過去」與我們的歷史知識理性不符合。像這樣挑戰我們知 識理性的「過去」與我們的歷史知識理性不符合。像這樣挑戰我們知 就是此「漫緣」,因及 在此產生的「異例」(anomaly),是我們反思自身知識理性的嚴佳 切入點,以下發便由幾個人產緣異例開始本審的論述。

#### 邊緣異例

首先,是一些中國邊緣地區考古發現帶來的「異例」。近數十年 來長江下游的負潜文化、上游的廣泛三星堆文化,與遠河流域的紅山 文化等考占發現,都曾羅鑿中國考占與歷史學界。這些精緻的青銅或 丘器製造及複雜的宗教儀式,皆象徵階序化社會與中央化王權在商周 或質早,已存在於遠離中原的各方邊陲地區。對於一向認為黃河流域 中原為文明擴散中心的知識界·這些考古發現自然帶來相當大的震驚 銀新星。

等占與歷史學者如何對待這些「驚人的考古發現」?當然,首先 對於學者來說,這些考古發現填補了許多我們對「過去」的知識空白 部分、特別是,相對而言,我們對黃河中、下游新石器時代到三代有 豐富知識,而我們對這些中國核心以外地區之過去卻所知有限。因此 藉著這些考古發現,學者得以知道這些地區在有文字記載以前的歷史 發展過程。其次,也有一些學者藉着這些考古資料,證實中國古文獻 中的一些記載是有根據的。譬如,由於廣漢三星堆文化最早階段可推 至夏代以前。因而有些學者認為《華陽國志》的記載——劉人為黃帝 後裔——被證明是有歷史事實極。の由更廣大的角度來說,這或特 夏濃漆地區的考古新發現常接視為「中國古文明的一級頭」,使得您 受濃漆地區的考古新發現常接視為「中國古文明的一級頭」,使得 反為學者因此相信中國文明有多元燦爛起源。中這葉的「中國文明 多元起源號」,在近二十年來已完全取代以黃河流城為中國文明發源 核心的「中國文明一元起源論」。

我們可以由另一個角度思考此問題:為何當一些代表真實過去片 斷的古代還存呈現時我們會如此訝異?也就是:為何應演三星堆文化 與見浩文化被應為「繫人的考古發現」?為何這些「驚人的考古發 現」大多出於中國古文明地域的遷緣?人們對此的「驚訝」,顯示其 功識理性與這些「過去」之間有相當的斷裂與失懷;這樣的斷裂與失 懷髮如何道或的? 以上這些問題。也關示「邊緣、與「異例,研究的要旨:深入探索發生在「邊緣」的不尋常現象。注意自身的理智反應(如對"些現象級到電影、不解、可從等等),對斷裂、失意與其它展例現象作情境便經解與詮釋(contextualizing interpretation):以此理解,我們得以反思自身原有的知識體系。由此重確的歷史知識,主要並非些当斷的歷史事實,而是人們如何記憶、書寫與爭辯「歷史」,如何區分一雜話,與「歷史」,以及這些「歷史」與「神話」及其爭議所對應的社會本相。在此探索過程中,分辨文獻記載中那些是「事實」或「非事實」並非史學研究要點,更重要的是文獻作者在何種情境(計會演成事文化情境)下作如此書寫;而「監釋」,並非只是在既有社會與知識體系中獨補其閱漏,而是反思我們整例社會與知識體系,以及兩者關的關係。也就是說。在對遙遠、不熟悉的邊緣與異例研究中,我們所欲了解的不只是這些邊緣與異例,更是我們一向熟悉的核心世界。

所謂遙遠的、陌生的邊緣、在本書的例子中、或是一個邊緣空間、如據代中原確夏心目中的巴蜀與東吳、當代演族心目中的少數民族地區;或是一個邊緣的時代,如華夏認同形成過程初期之戰國時期,由帝制中國轉變為當代中國的清末民初時期;或一個認同與文化的淺緣。如我的田野研究對象。處於漢、藏文化邊緣的羌族;或是產生及存在於上述各種邊緣的人物、暫寫及文化表徵。如清未西南地區一位穿書如漢人上綽的上司,或一部未具民族志形式與民族學內涵的早級民族國查報告,如本書發後一章將提及的《川西民俗調查報告》第29》。

我們不容易懷疑「歷史」(記憶與敘事),因為我們生存在「歷

<sup>(1)</sup> 採向, 〈約古蜀文化區——長江上游的古代文明中心〉, 《三星堆與巴蜀文化》(成 趣:門園書社。1993)、百2。

<sup>(2)</sup> 蘇東時,《中國文明起源新課》(香港:商務印書館、1997)。

史,所造成的社會現實之間,「西廣漢三里堆文化與蘇南太湖魚域良 清文化所產生的「異例」,關係到準夏歷史知識理性的形成;在本書 相關發節中,我將釐清它們被「失懷」的問題,以下,我要介紹另一 健療養醫例,以認明我們為何相信特定敘事形式的「歷史」。

#### 弟兄祖先故事

過去十年敦多次到四川西部戰江上游山間,研究當地村寨中各層 次的「旅群」認同與區分體系。①與相關社會文化表徵,以及造成這 起社會體系與文化表徵的資源環境與人類經濟生態,歷史記憶是我考 察「族群認同」的關鍵。在此地、我注意到一種流傳的「弟兄祖先故 專」。此類故事有其模式化之敘事;如一山潤中有三個寨子,各寨居 民設起本地三侧寨子居民的起源時、常說:「從前有三個弟兄到這兒 來,分別到三個地方建立寨子,他們就是這三個寨子村民的祖先

以下是兩則在川西北松潘縣埃期溝採集的口述記憶 "(4)

 以前這沒得人,三弟兄是從應下上來的。上來坐在月曆子那個 撥墩上。又過了一兩個月,那個就是;不是三弟兄喔,那是九 弟兄,九弟兄佔了那远方。三弟兄打仗在这德溝。還有兩弟兄 打仗在那條溝,大爾邊。還有兩弟兄打仗在大河正溝,無務 馬,九弟兄是黃巢,秦朝還是黃巢?秦朝殺人入百萬?黃果殺 人入百萬。他就縱不脫了,就走到這兒,一家九弟兄就到這兒 安丁。故是在秦始皇的時候。

2. 高頭象的七弟兄。從那七弟兄,有些变在大爾邊,有些來爾 遠、納讓、即該、尼巴,是這樣分出來的。他們是在這個啥予 朝代打散的,跑到這來。原來這兒沒有人,沒有人,這下子七 弟兄到這兒;只來三弟兄,遇有四弟兄是納數安了一個,大爾 邊,還有尼巴那安了一塊,是這樣分出來的。遇有一個兄弟, 我遙都記不到。

埃斯湾中有三個寨子。鄰近埃期湾的是大爾邊薄(含朱爾邊), 以及熱務溝(含納溪、郎該、尼巴)。以上這兩則口逃歷史中,「三 弟兄,是指埃期三寨之人的祖先;「九弟兄」或「七弟兄,,則是指 埃斯三寨與鄰近各溝村寨人群的共同祖先。

由以上這兩則口述我們可以看出,此「歷史」中之「事件」簡單 且有一致結構;由較。的幾個家族、到較大的跨越幾個縣的區域人 終,都可以稱如此的「弟兄祖先故事」來說明其共同起源。(5)因此我 們很顯相信,這是過去曾發生的「歷史事實」。再者、我們一向注意 「歷史」中的人、時、地,然而在此「歷史」中,歷先來此的時間並 不電要,這些明先的姓名也未見記載,他們由何處來也不明白。因此

<sup>(1)</sup> 在我的研究中廣意的「旅群」指的是、相信核此有血緣關係的家庭、家族、寡、村、溝 之人群、应並廣大的民族、國族等等。

<sup>(6)</sup> 以下这些口述記憶文本、以及本書所有的是減田野犯額、都是我在一九九四至二○○三年以限接集、或與報告人之間的功效、都是此當她的同用方言執行。對於應及改、或是在當场此「羌術」(師該能)更普遍做使用的語言、前該門客歌經錄音、亦使那條合有整全數稱廣漢文字、如此形成我的場合。

<sup>(5)</sup>關於「弟兄祖先故事」更多的例予及說明·見王明珂、《是在漢藏之間》,第七章。

在我們的歷史理性下,它們很容易被視為「鄰野傳說」。然而我們對 這機則「弟兄顧先故事」的解觀、不應只在於追究它們所敘述的完竟 有幾分真實。由「敘事」(narrative) 角度來說,更重要的是為何人 們要如此敘述觀先來源: 敘事中的結構與符號,代表何種社會卷義, 它們文如何在一計會中產生意義。

這便涉及「情境化」解叢。任何叙事都是一種文本(text);文本存在於特定「情境」之中(text exists in context)。在埃斯濤中。這二個村寨的人群共同佔有這一條小湯。「個村寨。各有各的草場、林場。也有其同的草場、林場。村寨中各家庭也一樣,各有田地、草場、也與闽寨其他家庭分享本寨的林場、草場、這樣有分有合的關係,也表現在本地的山神信仰上——各寨有自己的山神,也有三個寨分合祭的山神。由於環境封閉與護乏。因而在本地各種資源「界線」動分新領十分消費。對外發展困難,人們經常在內部的各種「界線」從此徵對、爭奪高級。

根據此「歷史」,三個村寨人群的祖先原是: 弟兄: 證 三弟兄来 此·在道條簿中各佔地盤·並分別傳下他們的後代。因此三個村寨的 人有共同的血緣關係,他們也共同擁有及保護這條灣中的資源。每一 村寨的居民,又是其中。個服先弟兄的後代,這個組先到此建寨並解 有附近山林;因此各村鄉人群又是一資源共享之「族群」,他們與其 他村寨人群間有區分且敵對的關係,如此導中幾個村寨人群共同擁 有、分配及競爭簿中資源,便是產生「三弟兄組先故事」的主要情 壞。「女性」在故事中並不存在,此也反映女性在此社會盧於邊緣之 情緣。

顯然如此之「歷史」・其敘事結構(三弟兄故事)是社會結構



#### 圖一 松潘埃期溝流傳的三種弟兒組先故事

國中二層造線方框及其內大小不等的人形符號,代表來明果二顆並 另租先成事所指的、發與空間:最內閣為談明來期三獎,共同來源 的三與兄故事, 中層為談明他們與,或漢內鄰近各談群共同未源的 七弟兄故事, 最分署為談明他們與更廣大人群與緣據係的另一七弟 兄故事。

(三個村寨)的反映・其主要敘事符號・「弟兄」・也對應社會人群 間的合作、區分與競爭關係——「弟兄、隱喻著人群間的合作、區分 與對抗。生活在此社會中,也是生活在一個「歷史」之中。當一個人 因採藥、打獵・而進入鄰寨或鄰湖的地盤時・「歷史」告訴他・他已 跨越了輕重程度不同的「邊界」;他寨、他滿的人也會以行動、音 語、提醒他這是「越界」的行為。因社會現實是如此真實、人們自然 相信如此之「歷史」、經常講述如此之「歷史」、並以社會行動維護 此「歷史」所造成的邊界。更重要的是、還些「弟兄祖先故事」所規 節的族群關係。我們可把此一溝中的人群當作一「民族」。其內部三 個村寨的人群為三個「族群」。人們在講述此故事時,常提及「從前 這兒沒有人,;在故事情節中,幾個祖先弟兄到來之後,也沒有他人 來此。也就是說。故事中的幾個祖先弟兄的後裔秘括本地「所有的 人 。因而在此「歷史」所造成的社會族群關係中,沒有「原住 民,、「被征服者」,也沒有「老居民」與「外來者」,各族群在對 等的共有、區分與競爭關係中。這便是我所稱的「文本」與「情境」 的互映。

我們再看看一個北川完族的例子。北川座落在四川成都平原的西 北·與上途松溜地區以大山相隔。這是當前比較漢化的羌、嚴族地 區。以下證 - 則「弟兄祖先故事」,採自北川縣小屬領內外澤。

小繼鄉在我們的記憶裡面、特別我們劉家在小壩鄉、最早;聽我 楓祖說,就是湖廣填四川的時候…。當時是張、劉、王三姓人到 小壩來;過來時是三弟兄。當時喊察詹的簽爺就說,你坐在那兒 吧。當時三弟兄就不可能通婚,所以就改了姓。劉、王、龍,改 成龍,就是三條溝。一個溝就是杉樹林,那是劉家。另一個是內 外溝,當時是龍家,其次一個就爭議比較大,現在說是王家。這 三個議,所以現在設劉,王、龍不通報。

與前面的故事相比,這個口述家裝史中最早來此的祖先有了姓, 或也有了名字。他們所來自的時間與地點也類明確;他們來自一湖 藏」,「湖廣域四川的時代。在本地概念中指的是明末清初,這樣的 口謎記憶,由於有確切的人、時,地,因此較容易被我們視為真實的 「家族史」,

在此口途中,「三弟兄祖先故事」所凝聚的不是三條專中所有的人,而是其中的「生、劉、龍」三姓家族。於是此「歷史。使得此一姓家族成為本地的核心「營家族」,其他家族成了後來的「新移民」。更值得主意的是,「湖廣」、「湖廣資四川的時代」以及「主・劉、龍」等漢姓。這些地名、家族血緣符號以及歷史記憶,節使得此「一弟兄祖先故事」成為中國上流歷史的「個小分支,所謂「家族史」。也使得「本地」及此「三姓家族」,成為馮人地理空間與血緣的一邊緣部分。造成此歷史記憶同時也受此記憶支持的「情境」,除了幾條膚的「老家族」共有、分配與競逐本地經濟與社會資源外,更重要的是「淺化」帶來的社會與族群關係故變,以及下游村後與時一議人。對他們的故嗣。過去,「減人」在本地有較優越的族群地位。在二十世紀上半葉,本地名家族皆自稱其祖上(父系组代)來自滿地、並斷稱本地集屯家族或上游村落人群為「量子」;如此也次變了原來「弟兄康先故事」所採載的族群關係。

由這個例子我們可以看出,「漢化」情境所造成的歷史記憶文本

變化。文本中最電要的符號改變是,「漢姓」此一血線群體符號改變 了「弟兒組先故事」中血緣與空間的一體性。如松潘埃期謂的例子。 故事中的「寨子」、「讓」既代表各寨各溝的共同資源(空間),也 代寿寨、谨中所有的人群(血緣)。

因此在現實情壞中,人們觀念裡周遭人群的血緣關係、空間關係 與實調分配分享關係如一體——人們認為,住得最近的,也是與自己 閱屬關係最近,資源分享關係最聚密的人群。此也表現在「家族,與 「家神」的關係上。各藥中都常有幾個「家族」,各家族有自己的 「家神」;若選到他家族的地盤定居,便須拜當地家族的神。一位埃 期清朋友曾告訴於「家族」是顯著地方劃 閩屬一所不是顯著加灣制 鹽屬,便是此家。在北川的例子中,雖然「歷史」中仍有「弟兄組 先」之符號與結構、但「姓」這樣的血緣符號已破壞了「弟兄祖先故 事,中所複合的族群與資源關係。

以上我說明,各種「弟兄祖先故事」如何存在於特定社會情境之中。在另一方面,由於人們相信這樣的「歷史」、也使得各藥人群共同保護專中資源、各寨、各家族彼此尊重他群體的資源,也使他們對等襲爭共同資源。在北川小壩鄉,則「歷史」除了區分各家族的資源領域於、也保購這些家族在本地的「老家族」地位,及其與外界廣大漢族、也經知關係。無論那一種「弟兄祖先故事」、文本中都沒有提及「女性」、相對應的社會情境則是,無論在松潛或北川,女性都處於社會邊緣。以上這些社會現實本相,都設則「博埃」也因「文本」的海衛而得存在、整固(context exists in text)。

如此看來,這些「弟兄祖先故事」作為一種本七「歷史」,其敘 事內容不必是歷史事實,但它的確在社會中造成社會現實,並強化這 些处會現實。"我可以舉一個例子,也出自松滯集期簿。稅據和屬於一九二四年的(松滯縣志),這兒在清末民國時期還有五個廣子,當 地人至今還佩爾提及「埃朋五寨」,有些人還依稀記得從前有「五弟兄紀允故事」,但已無人能說得清楚。此上殘棄的願房子遭跡也還在。但是本地典範而歷史記憶,便是如前所述的「二弟兄祖先故事」,顯然過去齒發生一些「歷史事實」,使得五個寨子只顯得三個。如果此「歷史事實」是,這「個寨子或「另兩個寨子、那變」,我們「會如何記載此歷史?毫無疑明」「我們」將記錄那關鍵的戰爭,及得時的戰爭是誰。如此,歷史,也將在當今人蔣中區分維是「在服者的後裔」,能是「被征服者的後裔」,然而在埃期簿,一種模式化的歷史教事傾向,使得「歷史事實」核遺忘。而本地人都是過去「三弟兄祖先」的後代——本地族群縣係中沒有征服者與被征服者,也沒有老居民與新移民,這個例子也說明,造成當前「族群關係」。或其它社會現實本相的,主要是人們對意要「過去」的記憶、敘述與書寫。

#### 歷史心性

在《茶在漢藏之間》一書中・我分析這些「弟兄祖先故事」・並

<sup>16</sup> 我們有相信自身所容益的社會視實。是由"進事"展展事實,所述成、如在台灣、原代民風失程服施台的談解。後來又京大陸署、原代民風失程服施台的談解。後來又京大陸署、原民國民 經經查 (數定等)。 通此会今台灣"田大城鄉,此是與國 法查验是曾歷生的"展展等實。,但經成合今台灣"四大城鄉,如主要國 思 完全》,這是權也數章 做選擇無益,完實,但但成合今台灣一個大城鄉,如主要國 是一条市"因是權也對於 做選擇無益,從實, 經由文學的 是成果 組織、條修如為成長之故事; 在各種社會權力關係下,此歷文故事或為主法歷史論述。 進與社會化附深在的「額及」身合維持合、同於、主要是是推明空間違係。 經與格位等例其他的經歷學文化,進成有營資的與兩樣學一樣。

我認為,一群體之成員,相信大家同出於一母體;這樣的「血緣 或擬血緣認同群體」,是人類資原關係中最基本的結群方式。這樣的 群體・由家庭、家族(血縁認同群體)到族群、民族(擬血縁認同群 (機) ·都可包含於廣義的「族群」範圍內。此種群體的凝聚、賴「同 出一源, 的根基性情感 (primordial attachments); 也因此,成員們相 信一共同「起源歷史」、這在詳體凝聚上至為重要。我稱此種歷史為 「根基歷史」(primordial history)。由於「族群」兼具情感上的根基 性 (primordialism) 與資源關係上的工具性 (instrumentalism) ,因此 「根基際史」中有三個基本要素:「血線」、「空間」(或資源)。 與二者之延續與變遷所構成的「時間」。「血緣」定義並凝聚詳體。 「空間或資源」定義他們所共有、分享的資源範圍,此二者在 時 間、中之延續與變遷・說明「現在」群體內部人群之資源生態。所有 的家族史、宗族史、民族史、大多不離此根基歷史結構。我們以簡化 的「華夏民族史」來說,「黃帝」或「炎黃」便是此歷史中的「血緣 起始」、黃帝之域是「空間資源起始」、然後、整部歷史中的延續與 雙灑,說明為何「黃帝或炎黃子孫」可分享中國此領域資源。

我們以此原則來看上述的「弟兄祖先故事」。「弟兄祖先故事」 中有共同的起源與血緣聯繫(弟兄始祖),有空間領域及其區分(弟 兄到這兒朱並分居各地),有血緣與領域資源的延續與傳承(他們的 後代就是現在佔居各地的人群)。這是典型的「根基歷史」。只是, 比起我們所相信的「英雄祖先歷史」,它們極度簡化。

雖**繁簡有別,作為根基歷史的**「弟兄祖先故事」與「英雄祖先歷

度,皆有一定的敘事模式、或者說、它們有一種模式化的敘事傾向, 發稱之為「歷史心性」。我以「歷史心性」來指人們由社會生活中時 到的、一種有關歷史、時間與社會構成的文化概念。此文化概念有如 長閣實驗心理學宗師巴特雷特所稱的「心理構圖」(schema)。中在 此心理機圖下,人們記憶、回憶與建構「歷史」。我下願稱之為「歷 史飲事結構」,因為我們留用「結構」來指稱一種限定社會行為的規 億。而我所稱的「歷史心性」,卻只是一種模式化的敘事傾為一在許 多「弟兄祖先故事」中,我們可以「解此敘事傾向。同時,在一敘事 中的符號,都可能或多或少的修飾、改變此敘事傾向。它更不是結構 主義人類學者所稱的「歷史心性」。因為它只是人們對「過去」的記 能、想像與敘事、影響人們的集體社會行為,但真實歷史不必依此結 構發歷史。它更貼近西方學者所稱的「歷史性」(histoncity),但又比 「歷史性」更具聽——我們可發文本分析來「解並分別不同的「歷史 心性」。「弟兄祖先歷史心性」便是其中之一。

「弟兄祖先歷史心性」的敘事傾向有以下數點。首先,歷史起源於「幾個弟兄祖先。而這些弟兄祖先經常沒有名字。其次,此歷史欲事事常願單;詮釋「現在」的「過去」,只是一幕或數幂「事件」,而非一連串因果相承的「史寶」。又因為「歷史」中缺乏前後相繼的「事件」,此「歷史」中也無線性、景化之時間概念。再者「起版」中的血緣與空間資源區分・直接延續而成為當今人群之血緣與空間資源區分一一中間沒有是移。他服造成的血緣與空間資源變化,因此當今人群中沒有「外來者」(新移民)與「被征服者」(原

<sup>(7)</sup> Frederick Bartlett, Remembering: A Study in Experimental and Social Psychology.

住民)。最後,由於此「歷史」敘述本地「所有人」的來源,因此人 們的「空間資源」關係與「血輸」關係密切結合。

與此相對德的:便是我們所熟悉的「歷史」:它們是另一個歷史 心性——「英雄眼先歷史心性。——的產物,以黃帝、亞伯拉罕、瓊 君等為始祖的「歷史」,皆是此歷史心性產物。與荊者相當不同。 "英雄鬼先歷史心性」的敘事傾向為,首先,「歷史、起源於「一位 英雄聖王」:此英維育姓有名。有其事蹟。其次、詮釋「現在」的 "過去」,英雄事蹟。是一連串的征服、遷徙等「專件」,這些歷史 事件造成血緣與地緣的變遷、流轉。因「事件」檢查排在線性時間 中,所以敘事中等有量化(如年月)及段化(如朝代)的時間。又由 餘數事中有征服、遷徙等專件,因而此「歷史」強調外來的血緣與空 間資源記憶、當今也有了「新移民」與「故征服者」,以及「原鄉」 與「新上」。如此歷史敘事中「空間資源」與「血緣」分離:共存一 「空間」的人群、不一定有「血緣」關係、最後、「英雄祖先歷史心 住」下之歷史敘事,其內容遠較「弟兄祖先故事」複雜、豐富、因此 它在現劃或去進入群資鄉類係上。不只以「血緣」關係,更涉及階 級、性別、地域與世代等因素。

中國人、或絕大多數文字文明世界中人,所熟悉的「歷史」主要 是「英雄組先歷史心性,產物:直到近代以來,這樣的歷史意識才發 生變化。雖然,今日中國歷史學者中已少有人相信黃帝及其事類,但 「炎黃子孫」對大部分中國人(或漢族)來說,仍是凝聚此群體的重 變記憶。更值得注意的是,雖然當前中國之國族歷史與「弟兄祖先歷 史心性」無關,但「弟兄民族」仍是常被人們用來漁調國族內各民族 對等團結的符記。此顯示在「英雄祖先歷史心性」之外,「弟兄祖先 歷史心性,也是曾流行於中國的歷史敘事文化之 · · 在以下各意中, 我將說明「英雄組先歷史心性」成為中國之核心、典範歷史心性的過程,以及說明在此過程中「弟兄祖先歷史心性」也一直在各種邊緣中 創作「歷史」,但其產生的「歷史」逐漸被視為絕對傳說或神話。

#### 第二章

## 英雄祖先歷史與華夏意識初萌

在本書中我所稱的「華夏」・並非由共同血線、語言與文化播衍 所形成的人群・而是由人們之「主觀認同」所構成的群體。這個主觀 認同概念・也就是「華夏認同」、主要包含「自稱族名」、如夏,華 夏、請夏、演人或中國人;「族群邊界」(ethnic boundaries)或異類 觀(a sense of otherness),也就是將一些人規為「東敦」而排除在我 節之外的觀念:「共同起源」信念(a common belief of origins)、如 資布子孫此「信念。這個共同起源「信念・產生自「根基歷史」;對古 代華夏而言,也就是以、黃帝,為起始的「歷史」。

探究"黄帝予孫,此一信念與歷史知識的根源,我們必需進入另一個「邊緣」——戰國至漢初單夏之形成期,對生活在中國漢文化情境之讀者及我自己而書,這是一切我們所熟悉的歷史與文化價值尚未完全形成的時代。這也是「黃帝」並非唯一英雄組先的時代。甚至於,此時有些韓夏所相信的「歷史」並非始於英雄祖先。

#### 新石器時代晚期黃土高原邊緣的人類生態變遷

春秋戰國時期,華夏認问概念出現在黃河流域中下游地區;這樣 的時間,空間有其特定背景,首先,所有人類社會與歷史現象背後最 基本,最實際的而向,便是人類經濟生態,與相關社會結群與區分。 由此角度,可以說「華夏」認問的主要內涵,便是指定居、行農業, 並生活在中央化、階序化王權下的人群,它所對應的就是,不行農 蒙、不定居、且分散化的「無君」部落人群。將此類人群視為「非我 族類,,也便是前面所說的華夏之「族群邊緣」,或華夏的異類觀。 這樣的人類生態對立乃源於,大約自公元前二〇〇〇年以來,發生在 雖此與北亞的一些人類生態變化・在《華夏邊緣》一書中,我曾說明 「華夏邊緣」出現的人類生態與歷史背景。四「華夏邊緣」的出現。 母「華夏絜同」的形成是一體之兩面。以下我簡略引述前說,並作一 些補充與修正。

在新石器時代晚期,依賴原始農業與家畜馴養的人類聚落,在華 北、華南等地區普遍衍生。在華北黃土高原。由於此賴人類生態的優 勢・也由於人口增強・這樣的緊落一直分布到黃上農業資源的邊緣地 帶——青海河湟地區、鄂爾多斯地區與西遼河流域。公元前三五〇〇 至二〇〇〇年左右,甘青地區有馬家窯、馬廠、齊家文化,鄂爾多斯 地區有阿勢一、二、三期文化・西遼河流域有紅山文化與夏家店下層 文化・留下這些考古遺存的人們・大都過著定居農業生活。

公元前二〇〇〇年前後,是這種農業定居聚落發展的巅峰時期, 同時也出現了一些轉變跡象。西北方·在河湟地區的齊家文化聚落 禮·「豬」在殉葬中是主要的財富與社會身分象徵符號。但同時在部 分地區,養羊的風氣卻愈來愈盛,顯示環境已迫使人類需開發新資 原、也就是以草食的丰來利用高地草場資源,正北方、河套地區的阿 善三期文化中, 畜牧或狩獵在人們經濟生活中的重要性有漸增趨勢;

這個變化,是往後一千年更明顯的人類生態變遷的序曲。在公元 前 二〇〇一年二後,鄂爾多斯及其都近地區經二多數新石器晚期農業 整落都被人們放棄,此後人類活動遺跡在此幾乎消失一千五百年之 久。然後在春秋戰國時,再佔居此地的是游牧人群。在青海河湟地 區,公元前一七〇〇年以後,辛店、卡約文化(1600 B.C.—500 B.C.) 人群也顯然不長期定居,而往在測於遷移的房屋中。他們放棄過去齊 家文よ人群邪種長期定居、行農業、養豬鳥主的經費生活、而偏好飼 養馬、牛、羊:不擁有、型陶器・布偏好便於攜帶的小型陶器與小飾 物。道一切跡象都顯示,當地人群已過著半游牧或游牧生活了。在西 遼河流域,公元前一五○○年之後,各地農業聚落與人類舌動都有減 少趨勢。此現象一直延續到公元前九〇〇年(西周中期),然後,出 現以畜牧為主或重要副業的「夏家店上屬文化」人群。

許多資料證明,造成此黃士農業邊緣地區人類生態變化的,主要 是氣候變遷。占氣象學者曾指生,以全球整體來說,公元前 〇〇〇 年至 -〇〇〇年是 -個逐漸趨於乾旱的時期。這個趨勢到了公元前 -〇〇〇年左右達到頂點。C.研究中國古氣候的學者也得到類似結 論。如遼西地區·在公元前一五〇〇年之後也經歷了一段乾旱化的氣

<sup>(2)</sup> A. M. Khazanov, Nomads and the Outside World (Cambridge Cambridge University Press, 1983), 95. (f) x 则河、《茶夏邊址》、第四、五、六章。



同樣的趨勢也見於包頭西園考古遺存中。在東北方的西意可地區、新 石器時代晚期至早期銅器時代(2100 B.C.—1500 B.C.),此地夏家店 下層文化人群基本上是以農業、畜牧與狩獵為主要生業;比起較早的 紅山文化人群,其對動物性資源的依賴也增加了。

使期。舉者假據建平縣水泉遺址動物遺存所作的研究,顯示在早期;其 雙期(2100 B.C.—1500 B.C.)中,這早是山林茂密、水草豐盛之地。 後來由於氣條乾燥、本地區成了「個乾噪草原或歲林草原,這個新的 環境、主要形成於公元前──○年左右。中國考古學者喻虛超曾以 宏觀角度、指出在公元前─○○年前後,整個中國各地都有考古文 化突然發走的現象。他指出,兩方江漢地區的大溪、屈取朔、石家河 等、縣相承的文化,以及長江下游的良著文化,都任此時期突然發生 便大的變化。他認為,氣候變遷可能是造成此善過性文化面視雙遷或 中斷的原因之。◆□

與選生氣域相關的人事變化。不確是上述黃工邊緣區人類聚落內 矣,或人們轉為利用學食性動物資源,更見於稍晚在公元前,四〇〇 至公元前六〇〇年左右,治著鄂陽多斯南緣及速東之晉、灰、襄三官 至於遠西的北方山岳地帶上,出現的所謂 北方式青網器文化。人 群,在總濟生態上,這些人群較依賴海雖或省故而少行農業。在文化 上,他們之間也產生一些共性、如馬普遍被用為乘騎、拉車工具、編 好果裝鋼器裝飾圖案與器物。另一個生態與文化共性便是:無論是用 於防衛或用於劫掠,這些人群都有武力化如向,反映在他們普遍以武 器陰難的醫俗上。這些考古學上的現象顯示,公元前。五〇〇年前後 的環境變變,產生一或機效混合經濟人群,而適於他們生存的地帶也 爾線微變化兩移。造成此時晉、陝、駕二省北方山岳地區成了資源毀 學戲別的地帶。部分人駐敵來敦耀腳難動物為生。這樣的經濟生期。 他們有很好的機動性,適於在激烈的資源競爭中掠奪他人,或避免被 他人掠奪。

以上這些人類生態變化發生的時間、地點,以及其造成的經濟实 社會情境,也就是中國歷史上商、周兩大政治集團出現的舞台。

#### 商、周王朝出現的人類生態意義

费上高原操锋也是農業資原的邊緣,在此原始農民生計之困難。 便如人站在水中,水沒及展下,稍,被動便選擊也或滅頂。這也說 為何公元前二○○○至一○○年前後氣候的乾冷化,對當地人類評 海生態產生那麼劇別的影響,然而,在農業條件較好的兩方黃土地 區,人們也難幹於此氣餘變遷所帶來的自緣或間緣影響。

等古學者張光直營經指出,華北之縣山文化考古顯示,公元。四○○年以來各地都有社會漸趨複雜化、陶序化之傾向。特別是三公元前三○○○至二○○○年間,這個變化尤為明顯,考古遺存中作為儀式象徵符號的動物或鳥圖家,以及與儀式、權力相關的 瓦棕,卑度化的社會舉刀跡象,區瀾環繞的城址等等,都顯示政治、經濟的降級分化在加速進行之中。(四到了約當公元前二一○○至一八○○年十二里頭文化時期,出現了大型宮殿遺址,有大量精緻隨葬品的大型基券,銅禮器與兵器。成金的酒器,並有人殉機式跡象;更有意義戶是,銅禮器與兵器。成金的酒器,並有人殉機式跡象;更有意義戶是、早期文字也在此時出現。在以鄭州二里齡遺存為代表的。即除三

<sup>(3)</sup> 倉偉超,〈江陰倉城城社的餐現與早期吳文化的探索〉,《古吏的考古學探索》(北京:文物出版社,2002),百177-78。

<sup>(4)</sup> K. C. Chang, The Archaeology of Ancient China, fourth edition (New Haven: Yale University Press, 1986), 234-288

商文化中,有了成群的宮殿基址與大規模的城墙,出現大量青銅禮器、兵器與工具,在甲骨上亦出規刻辦文字。仍這些考古發現均顯示, 資河中、下游地區由龍山文化以來的社會變化,及至於商文明及國家 政治體的出現,在器物型態、工藝技術與社會演化上均連續發展、環 環相机,並未有中斷或突然的變化。

概似的新石器晚期社會變化,也見於中原確山文化之外的周邊也區。然而與中原地區不同的是,在這些地區之社會階序化、致治權力集中代、皆難以持續發展,或受外在因素影響而多有轉折變化。以長江下游的良道文化為例。公元的二二〇〇至二〇〇〇年左右,環太湖地區的此、新石器時代晚期文化、其居民已有相當發達的起作、蔬果農業、並馴養水牛、豬、狗、羊等。更受人矚目的是它的玉器工藝、有缺、頭、壁、鋼、環、深等等;部分玉球上有數面紋與龜紋。10年高台盛鄉,有大、中、小型墓、隨鄉品因墓鄉規劃、大小而有相當等差。反江、瑶江、匯觀山、羅泉山等地,大型墓葬出於所謂「祭隍」的大型上台上,基整中出上大量、五器、陶器。10這些大型墓均有精、豐高的積減上,銀示本地肚會階序化已達相當程度,英角山健繁基址隸面積建之一、台處高平方米,其作為當時政治秩序之高階中心是非常明顯的。10個於良格文化所反映的社會狀態,歷史等者許值專對社看沒

勿描述:「良渚文化的社會・有社會准層文化・中心至邊陲的顯常?」等級、也有宗教、禮制,與前文字的心智活動。這一個社會是相當複雜了。◆

然而,良者文化之人類文明在公元的 :○○○年左右突然消失。 取而代之的是一個由網工並用時代致青銅時代的考占遺存,如環 公司 地區的馬橋文化,學輔地區(太湖西北方之南京,鎮江一帶平原 網熟文化遺存。10這述遺存的普遍特色是,殉路 玉器的傳統 爰以, 現 大量如文陶器物,且大量吸收中原地區文化因素,如馬緩文化止生 的版、轉,尊、蓋等器和器物上的紋飾,都與河南偃節 :里頭,鄉; 二 电脑的同類器物及紋飾有密门解係。401作為商文化特徵的卜甲,也 被發現在海熱文化遺存中。103

在號灣生態方面,模據聚落考古學研究,由良着文化早期開始整個長江中下遊之氣候便逐漸轉寫,太湖水域而積減小,海岸線東退,此環境變遷遊成損集,漁獵資源源皮少;為滿足日增的人口,此時良者文化之無業朝擴大規模與精化發展。<sup>133</sup>另外根據一項研究,約首良音文化之始的公元前三〇〇年以來,本地居民之肉類獲得以家會飼養為主,漁獵活動為輔。然而自公元前二〇〇〇年以來,也敢是約在馬橋文化之時,人們轉以漁獵為上要獲得肉食的生業,家畜颠首反居於

<sup>(5)</sup> 鄭樹、《夏南周考古學論文集》(北京:文物出版社:1980)。頁123。

<sup>(6)</sup> 中國社會科學院考古研究所、《新中國的考古發現和研究》(北京:又動出版社、 1984)、頁 153-56; K. C. Chang, The Archaeology of Ancient China, 255; 南京博物院、 《工展長縣草鞋山建址》、《文物資料置刊》3 (1980):12。

① 魏正瑾·吳五贊。〈良緒文化與聚落考古〉。《良緒文化研究》(北京:科學出版社・ 1999)。百67-72。

<sup>(1)</sup> 宋建,〈論良者文明的與表過程〉,《良者文化研究》,页 98-99。

<sup>(9)</sup> 許倬雲, 〈良谱文化到哪裡去了〉, 《新史學》8.1 (1997): 144,

<sup>(10)</sup> 馬騰文化的存在年代的在公元前1900-1200年之間,大約是傳說中的夏代寂殷商時期, 事構地區湖縣文化之年代瞎號,約相當於商代,慕下隱可檢到尚賴知。

<sup>(</sup>II) 黃宣佩、孫維昌, 〈馬橋類型文化分析〉, 《考古典文物》3 (1983):58-59。

<sup>(12)</sup> 黃蜜俱、孫娘昌、〈馬橋類型文化分析〉:60。

<sup>(13)</sup> 强弛。 (最江中下游地區更前聚落研究) (北京:文物出版社,2003), 百218-19。

輔助地位。109在環境等占上,學者也指出馬橋文化先民之生存環境, 相較於先前的良渚時期而習,其水域與森林草地面積明顯擴大;此亦 顯示紫路之居民可能更容易過血循環得資源。105

由此繁體現象來看,良褚文化之「興盛」成並不代表當時資源豐富,而相反的是由於環境變遷所產生的壓乏,以及統治群體以社會階序化、權力集中化來作資源電分配。因此產生的集中而又精緻之物質文化現象。此一社會文化體系(也是資源分配、分享體系)之「衰亡」,也不一定全然由於自然災難;我們只能說由於某些因素,使其無法如黃河中、下游新石器時代晚期社會一樣的持續朝社會階序化、權力集中化發展。部分因素可能是一許多聚落人群採取較輕散,租飲的農業以及採集、漁獵,以這些多元、分散、移動的生計手段來逃避或抗拒集中化與階序化的政治社會關系。歷史與文明進程,不一定朝舊農業、定居與「複雜化」發展:為了追求較好或較安全的生存,人們也可能於確定官與繼養。(16)

由長江下游良褚文化至馬橋文化的人類生態與吐會變遷,更突顯 了黃河中、下游地區在公元前三○○○至二○○○年及此後,千年的 發展有特殊生態背景及意義。特別是在公元前二丘○○至。○○○年 立期、當中原地區的北方與東南方的人群聚落或組織部與階序化、集中化管道而聽。或人類活動根本消失之時、中原地區由二里顯文化以來卻一直朝隨序化、集中化社會發展、而終移成陳徵文明。公元前一六○年左右,商王朝出現在黃河中、下游;公元前一一○年左右,西王朝也噶起於黃河中游。使得「中原」成為單夏認问的核心。而其它地區占文明成為海邊或根本海道宗。

在人類主態上,商、間上朝出现所代表的鬱體工非是「富足、繁 差」,而是在資源騰乏之情境下。一種對外獲得資源及對內進行資源 暗守分配的體系被建立起來。由歷史與考古資料看來,商、周王朝的 確節是權力集中化與社會階序化的政治體;藉此對內建立由實族到平 展、機效的資源等差分配體系,對外則以征服、殖民行動來擴張資 源。如前所言,這樣的社會傾向於建構「英雄祖先歷史」。其社會上 臂齊與也常以擴張資源的行動。將自己寫入「英雄歷史」之中,雖然 我們見不到商代或西周時人所寫的館、周歷史。但在甲骨文及金文 中,租先之名與組先功績都常是被記憶的主題,顯示此時「英雄組先 歷史心性」已存在於商、周上層社會之中了。

#### 華夏與華夏邊緣的出現

商與西周皆是 · 種政治聯盟體 · 爾王與周天子只是其勢力範圍內 各邦國的共主 · 此時 · 由黃河流域至長江流域之諸國貴族各成族洛 · 各祀其組、其帥 · 尚未形成 · 基於「共同起源信念」的幹體 · 這樣的 詳體 「 華夏」,要到了西周中晚期至春秋戰關時,始在特殊背景下 形成 ·

<sup>(</sup>ti) 上海市文物管理委員會,《馬橋·1993-1997年登據報告》(上海:上海書畫出版社、 2002)、364-366。

<sup>(1)</sup> 門前、頁2423。
(1) 司方學上的例子,如底在《審夏连律》一當中所提及、在新石器時代德期的緊衛多期所述、音樂不宜他施以及西亞灣混凝、異當然落神板故爱、人們轉行多通勢、多依服師祭動動的生活方式。在歷史文獻中。《三國右》有一記載:在曹鎮師,由於當時大龍東空、人服不顧從軍農重並在以源最自尊,他於當(集甲)沒板百姓的德國之其來聽民辦四。惠(三國書)160%。在提款數金學。

根據中國文獻記載,約在公元前一一○○至。○○○年左右,周 人進入陝西西安附近的周原,在此處起於擴展其勢力。在此之前,跨 部族普與「戎紋,部各相處。在考古上,周人崛起的時間、空間,與 前面提及的晉、陝北部畜牧化、移動化、武族化人群出現相筋接。中 國先秦文獻記載中的「戎紋」,也是較帽畜牧、移動並有五力侵略傾 向的族群、因此,周人與「戎紋、應有保棄的淵源。周人進入周原 後,在定居農業之經濟基礎上發展,並受商人政治文化影響而漸茁 壯、這個新興政治集團,終於和東方的股商集團發生衝突。周人聯合 西方各部族共同克商,此時他們曾自稱「西土之人」。這個以經姓與 養姓部族為核心的「西土之人」集團中,至少有一部分為「戎」,包 括絕姓與著姓的「戎」。或有可能,他們都曾自稱為「戎」、其意為 「我們還些戰上」;「戎」字在中文中,除了表示「吳族」外,至今 仍用作「項事」之意。

克商之後,留在渭水流域的商王族及其盟邦,以及殖民東遷的諸 傑邦國,皆符續「東方化」,相反的,他們與西方或西北方的「戎 狄、部族愈來愈疏遙,甚至後來雙方般對衝突。由人類生態南度此可 理解為,剛崛起時的「西周」,是兩方農業部族與兩下爭奪農牧資設 的「戎狄」之混合體。在他們佔有農區並持續往東方、兩方農業地區 發膜過極中,西方、北方的「戎狄」部族由於生存壓力,仍持續往南 爭奪宜於農桃之地。於是、商人及其盟邦反而成了農業定居人群的代 表與侯讓者。這便是「轉夏」形成的資源環境與人類生態背景。

《史記》中〈周本紀〉之文本,表現此「華夏」認同形成的情 境,以及此認同之內涵、遷緣。以下我分析此文獻;為了便於分析說 明,我列出部分原文,略作譯讚,並說明其文本意涵。該文本首先敘 it:

周后稷、名棄,其母有邵氏女、曰姜原。姜原為帝嚳元妃。

此歷史始於一「英雄祖先」、后稷——說明這是「英雄祖先歷史 心性,下的盛物。「后稷」這名稱、表述問人始祖與「農事」有密切 關係。文本中提及其母為「姜原」;反映「姜连」之族也是此歷史 「起源」的一部分。文本又稱姜原為帝馨元妃——帝馨在《史記》中 為養帝之曾孫、因此這是將「姫周」之族繫於黃帝後裔。

在這之後,接著是一段有關后輕出生神異的試數,這記載個,簽 原有一次在野外見到一百人足跡,她誤了這足跡、因此得孕。後來產 下一手,她以為這是不詳,所以無嬰兒丟癡在隘路上。馬、牛走過, 都避開不踐跡他,丟在禮林中,林中正值人多,又轉聚於地處。丟在 冰上,飛島也以囊護蓄他,因這雖躬如此神異、姜原便接納他並將之 極實長人,因為原先要丟棄他,所以稱他為「棄」。以上這一般記 號,可馬遷上要採自於《綺經》。在「英雄祖先歷史」中,有緊始組 之。神與執事帶是重要的一部分,其功能在於以「非凡」來強化此起源 記憶。

而後,《史記》文本又描述棄從小愛種植,又稱,長大後后稷因 有道方面的才能,而被堯、舜兩帝任命為掌農事的官。如下文所述:

為兒時,屹如巨人之恋。其游戲,好種樹麻、薇,蘇、藏美。及 為成人,遂好耕農,相地之宜,宣戲者稼穑焉,民皆法則之。帶 堯聞之,攀最為農師,天下得其利,有功。帶舜曰:「囊,攀民 始執,爾后報播時百載。」封囊於師,號曰后稷,別姓姬氏。后

#### **稷之興,在陶唐,虞、夏之際,皆有今德。**

《史記》中此段敘事,一方面仍然強調周人始祖「竇」與「農事」的密切關係、另一方面期強調在一線性歷史中,他與核心之「黃帝子孫」(堯、舜、夏馬)之間的政治從關關係。這段敘事根據(尚書)、《詩經》、《國語》等文獻記載。《尚書》之《舜典》篇中記載,「帝曰:軍、寒民阻飢,汝后稷播時百穀。四一一這是描述。帝舜對策說,百姓后於機鏈,你后稷播棚件糧於民。同書《呂刑》中也記載,舜往命「稷,種種百穀。455位皆未提及稷為周人之租。在《詩經》、《國語》之相關記載中,后變或愛便成為周人的始祖了。

《國語》中記載、「祭公課父」勸諫周穆王的話。他稱:「昔我 先世后稷以服事讓夏,及夏之衰也,棄稷不務。我先王不啻用失其 官,而自蠶於戎狄之間」。(19)《史記》採納此說,在關於周人族原之 文中敘述:

后稷卒,于不密立。不密末年,夏后氏政衰,去稷不務,不密以 失其言而無政欽之閒,不密卒,子勒立。鞠卒,子公劉立。公劉 雖在或欽之閒,復係后稷之業,務耕種,行地宜。自落、沮度 渭,取材用,行者有資,居者有富積,民賴其慶。百姓懷之,多 後而僕離爲。周進之樂自此始,故詩人歌樂思其德。

這是說、後來有一段時間,因夏帝不重農業,后稷的後代子孫失

了官職。而浣離轉徙於夾次之間。到了「公劉,時、雖然周遺都是「夾欽」,但公劉率族人恢復「務農的生活。並還於渭水。<sup>100</sup>在這一段故事中,已表現粵祖對立概念:一組是定居、務農事的商人二組、另一組則是不定居。不行農事的改改。在公劉之後,其于又率族人基於「應」。從此,似乎該族人又有更長一段時間不行農事。該文記載公劉之子「健師,至「公叔祖賴」共八代祖先之名、並稱到了「公叔祖賴」之子「占公置父」時,才又「恢復」耕作禮馆的生活;可見先的八代人可能都隔離」農藥生活。這文獻記載一代代周人統治者的世史。

古公亶父·在(史記)中是建立周之基業的組先·也是帶領該族 永遠脫離「戎狄」的英雄祖先。

古公亶交復得后稅、公劉之業、積德行義,國人皆裁之。薫育戎 孜攻之……乃與私屬遂去齒,度漆、沮,踰梁山,止於峻下,齒 人舉關扶老攜誘,盡復歸古公於岐下。及他會國關古公仁,亦多 歸之、於是古公乃既戎敦之俗,而營築滅郭室屋,而邑別居之。

《史記》文中逃說,古公童父演導族人「恢復」了祖先后稷,公 劉的農耕之業。又由於他有德行、重仁義,得到國人愛戴,然而就在 這時,周人受到黨育戎狄的攻擊、掠奪。古公對戎狄百般忍讓,不願 因戰爭使得百姓死傷。為了避戎狄,他率少部分部屬遷到紋山下,但 老百姓都跟著遷來投靠他,鄰近國家聽得他的仁德,也都歸順他。於

<sup>(17) 《</sup>尚書》3/2・舜典。

<sup>(</sup>HI) (尚書) 19/29·呂利。

<sup>(19) 《</sup>國語》,用語 (一上)。

<sup>(20) (</sup>更記) 中有關公劉的記載,部分來自於《詩經》大雜、〈公劉〉。

是古公童父才在族人間極力貶除戎狄習俗,並營造城郭、屋室、讓老 百姓定居在《個個的邑落(村落)之中。在這一段文本中、同樣的, 敘事答強調兩種人群間的對立與區分: 「方是農業、定居與重仁義」 愛和平的個人,另一方則是不行農業、移動與針戰的戎狄。

這樣的「周人族源」文本,其內容是否為「史實」並不慮要。由 文本飲事看來,該文本表露的更重要史實是一種「情境」。此情境, 便是我在前面所提及,考古資料所願示公元前一五○○年以來,竟上 高限北方邊緣人群的畜牧化、移動化與武裝化、以及他們向詢予尊農 牧之地對南方農業人群造成的壓力。此也就是華夏形成的上要背侵情 境。由《史配》之周人族源敘事我們也可察覺,在此情境中「帶夏」 自我界定的族群本有質便是「行農業、定居、愛好和平的人」;相反 的、華夏最早的「吳繁觀」表達在他們對「戎狄」的烈阪印象上—— 畜稅,少凭養業,不定居,且常以武力侵犯掠奪的人群。

在從前的著作中,我曾說明西鬧中期以後,應、姜、秦、戎四方 結婚繁體的政治與婚姻關係;四證些多少都由於西周極姓王族,與其 數要盟反豪姓之族、都與「戎」曾有密切關係。由前面(史記)有關 周人族源的敘事可見。作者努力以「農業、定居、行德義」來將高人 與戎狄區分開來,更可見他們開的「邊界」原來可能相當模糊。西周 最後終為次決所滅。周王奔於東方。這個事件,或為東方諸國的一個 重要歷史記憶。「戎狄、從此完全成為「異族」的代名詞。失勢的周 重要應東記憶。「戎狄、從此完全成為「異族」的代名詞。失勢的周 前數心。 春秋戰國時期,華夏認同的出現與北方、西北方「成狄」之威會有關,亦表現在四周嗣器給交與戰國文獻問的社會記憶落差上。許多西海網器給文中,都記載作器者受命征伐而後受對實之事。從於的對象,主要是東國、東夷、南國、楚商、淮夷、南淮夷等南方政東南方政東南方。在西爾金文中,綠極少數例子,投於哲非受征伐的對象。然而、我們若根據戰國之十分大致,特別是根據、生記、匈奴列爾)或《後漢書、西羌傳》,便會得到成狄,直是西周的主要敵人此一印象了。「西周金文」代表西周書音所認知的電大事件敘事,而戰國至漢初文獻,則代表在新的社會情境下當時華夏作者所重情的「過去」。印道樣的記憶落差,代表由西周到戲國時,中原原國之社會上屬已在一種新的認同體系之中;此種新認同體系的「遠鑑」,主要是以對北方及西北方畜牧化、移動化、武裝化人群的敵麼來超遠的。因此他們認為(實為想像),在個小國以前,我依便已是剩人的長久敵人「。

維夏族群意識的出現,也伴隨著政治上華夏 統的概念,反映在 春秋戰國時諸國爭霸、兼併,及後來樂的統一之樂上。商、周王朝及 其政治勢力內之方國。應都只是擊散的政治組合。以統治者貴族為核 心所鍵立的殖民方國。與紙、周王庭間的確有些權利、義務關係,但 恐怕之如、個灣人所計並的那麼關系嚴明。金文中常見有諸侯「稱

<sup>(21)</sup> 王明珂、《答道违故》、賞 217-220。

<sup>(22)</sup> 如今集中的「楚白」、宋用健的「青渭、南夷、袁夷」、青簋的「楚荣」、明公簋牌班 簋中的「東闢」、尚無中的「鹽炭、南淮夷、東夷」、冬鼎甲的「淮戎」、杂白卤的 「淮夷」、小臣連簋的「東夷」等等。

<sup>(33)</sup> Ming-ke Wang, "Western Zhou Rememberung and Forgetting," Journal of East Asson Archaeology (Leiden). Insugural Issue vol.1, 1-4 (1999). 231-250.

正 こ事;這與戰國至漢代的儒家認為西周是「天無二日・民無 ユ 三 可相當落差。王國維甲已注意此現象,他指出:「古時天學未 : 演喚在其國自有稱王之俗」。這個看法是對的。我曾在 篇文章 できょう這些稱王者主要是渭水流域的邦國之君,他們也是周盟國集 置二年 舊縣。(2)

要格定義的「國家」有中央化的王權,與階級結構的政治組織。 緊塞到漢代文獻所勾勒的西周,強調周王有無上的權威,以及晉徽有 年刊劇制,及相應的禮樂制度,據此西周便屬這類型的政體。然而西 原主之期示,當時有許多邦君透過為母、妻、女作器,來強調自己與 挺主で其他邦君家族的超親聯繫。這種以雙邊或多邊交換女性以建立 設立蘇聯的作法,是一種流行於「部落聯盟」的政治結合方式。202 宣立,消水流域常自稱「王」的邦君們與周王的關係,並不如戰國 至考之時人所想像,至少他們間仍保存許多部族聯盟餘智。以上所述 一切是胃水流域的情況。至於阿建國後殖民東封的諸國,與西周王能 野醫、然數國時諸國則的爭斷,接好,合義理模,可以敘都是有了 馬曼、一級國際諸國間的爭斷,接好,合義理模,可以敘都是有了 馬曼、一種概念後,所產生的政治上將難於一統的表徵。

#### 海竪華夏的各種「根基歷史」方案

華夏認問的形成不只依賴共同的「邊緣」,更依賴共同的「起

源」。這「起源」便是可以讓所有報夏產生同胞手足之情的「根基歷史」。如前所言,春秋戰國時,華夏認同漸出現於中原諸國上層貴族之間。與此同時進行的,便是嘗試以「歷史」來凝聚這些各有組頭記憶的邦國貴族群體。我們知道,到了戰國未至漢初時,「黃帝」終成為所有華夏之英雄組先。這是「英雄組先歷史心性」產物。漢初司馬遷寫《史記》時,黃帝為此心目中信史的第「國應始帝王・且為夏、濟・獨二代帝王家系的共同租先。這正是許多學者都曾注意到的,黃帝在「歷史」中多重面貌中的兩面——他是某些家系的始租,又是被古一時代或諸部執的帝王。中為帝在戰國到美初之間的華要歷史記章中,由宏帝王間脫穎而出——這是華夏形或過程的「個關於生态」,被文本徵頒而得其本質的關鍵。以下我說明相關文本的形成過程。

首先要說明的是·在黃河中、下游的中原地區。「英雄組先歷史心性」並非在春秋戰國時才出現。殷商甲骨文中已有王族世系記載。 西周金文中。各邦國貴族组先之名與其事功是重要主題;如周之善年 諸僚、經常在網器銘文中強調无服參與及協助文王、武王克商之事。 這都顯示「英雄組先歷史心性」早已出現在商、周之社會上層。但即 使到了春秋戰國時、在中原知識普英之間它仍不是唯一的歷史心性。 使門看大秦文獻作者們如何書寫「黃帝」及其他「英雄組先」、便 可知「黃帝」成為等夏始銀有一由「多元論並」歸於一級的過程。

DM 英國活動在實際亦應地區。與慶王有關的原伯本,活動在扶風周原南郊。與思王與武乘 魔王有關的方質以及抽關器動,都分傳在宣台、武功一勞·豐王、接曾與秦報卷、大約

<sup>7</sup>億後古一帶。王明珂、〈西周夫國考〉《大陸錄誌》75.2 (1987): 7-10。
239 Marshall D. Sahlins. Tribesmen (Englewood Cliffs, New Jersey. Prentice Hall, 1968), 56.

GB か、Charles Le Blanc 指定、免募文款中之责令有三性概念指導、某一為長譜始級社 (genealogical accestrality)、非二為長龍寺王信 (paradigmatic emperorship)、另一刻 為神性的青帝; 及 Charles Le Blanc, "A Re-examination of the Myth of Huang-ti," Journal of Chinese Religious 13/14 (1985-86): 45-63.

「黃帝」出現在中國文獻記憶中,較可靠的時間大約是在戰國時 期。西南金文中追美祖先・最多及於文王、武王。春秋時的齊國器叔 尸鐘,提到成湯、萬。戰國時會國器,陳侯因資篤,其中才出現「高 組責帝,之語。(27)在成審於戰國至漢初的「先秦文獻」中,黃帝逐漸 廣泛被提及。在這些論述中,黃帝有多元面貌。起先,他在許多文獻 中都是一古帝王、常與伏犧、共工、神農、少皞等並舉、代表統治一 個部族或一世代的帝王,並未有各個氏族或部族共同祖先之意。《左 傳》中記載春秋時郯子之語。郯子向魯君解釋,包括其祖先的各古帝 王氏族由來。他稱,黃帝氏以雲紀,並以禦名命官;他自己的祖先少 健氏以鳥紀,並以鳥名命官;其它則是,炎帝氏以火紀,共工氏以水 紀,太皞氏以龍紀等等。(28)以此而言,黃帝只是許多部族首領之一, 未有特別之處。值得注意的是,郯子又詳細列舉少皞氏後代各「鳥名 官」,如「歷正」為鳳鳥氏、「司分」為玄鳥氏、「司至」為伯趙 氏、「司敢」為青鳥氏等等。所謂以各種鳥來命名的官守・事實上也 是各個以鳥名為符記的實胄家族。以此而言,以「鳥名」來彼此結合 與區分的各家族,在上一層次,又成為以「雲、龍、水、火、鳥」等 夾彼此結合與區分的幾個大族系之一; 遺似乎是一種以「圖騰」祖先 記憶來緊緊各部族的結合模式。

另一文獻《國語》中則有記載稱:「有虞氏維黃帝而組顯與·郊 堯而宗舜: 夏后氏維黃帝而祖劉頊·郊穌而宗爲; 商人辨舞而祖契· 郊爽而宗揚:周人維鬱而郊稷·祖文王而宗武王」。2<sup>10</sup>無論是顯瑣、 密馨、堯、舜,在歐國時人的歷史記憶中都是黃帝之曆。因此還記載 是直接以黃帝作為據、夏、商、周四代帝王家族的共同組先。在有些 文獻裡。這些占帝王被排列在線性的歷史中。在《管子》之《封釋》 稿中,黃帝是許多受天命而得封禪的古帝王之一。在同書另一簡章 中,黃帝是讲化天下的占帝王之一;即有處數、神器(或亦有疑 人)、後有更、殷、周人。200於此,以及類似記載中,黃帝的象徵意 義都是:相對於美好絕模的古代、他代表一個較複雜的「近世」之 始。如在(商名書)中,相對於「另耕而食。維織而攻。的神殿世 代、黃帝則「作為君臣上下之義、父子兄弟之禮,夫妻妃匹之合;內 行刀綱。外用甲兵、。200 (周易)中則記述一個人類文明進化過程; 「黃帝、堯、舜,代表「後世聖人」,出現於古代或上右的包懷氏與 神農氏之後。200年這座文本中,黃帝皆隱喻著文明期創者之愈。《莊 子》中所載「皆者黃帝始以仁義權人之心」;200世是以黃帝來指涉一 個新世界的開端。雖然對老莊看言,這也是溫亂獨取世界的開始。

黃帝在戰國文數中的另一意象,則為以戰事、征伐平定天下的占 帝王。如《左傳》中記載,有卜者得「遇黃帝戰於阪泉之兆」,此此 為有利於軍能之事。24《莊子》中也記載稱,黃帝不能遂行德業,而 與蚩尤戰於承歷之野 2000年國至 2000年初文獻記載黃帝與炎帝之戰 事,如《維商子》所載,「兵之所由來者違矣,黃帝普與炎帝戰矣,

<sup>[27]</sup> 郭沫若, (尚周全文辭大系) 下篇,頁 219-220。

<sup>(20) 《</sup>左傳》昭 17 ·

<sup>(29) 【</sup>閩語】4、書語:賴依的記載也見於《禮記》祭法等文獻之中。

DOI 《管子》50·封禅,84·桓重成。

<sup>(</sup>Di) (商君書) 18·宣策·

<sup>(</sup>EE) 《周昌》·景静·

<sup>(33) 《</sup>莊子》 4· 外篇·在宥。

<sup>(34) (</sup>应傳) 僖 25 -

<sup>(35) (</sup>註子) 9、隸篇、盗點。

粉頭響與共工事矣。 400其它如、《列子》中稱「黃帝與炎帝戰於版 泉之野、帥帥、裾、狼、豹、鰡、虎為前閹、蘭、鴉、鷹、粵為旗 幟」:《孫子》稱「凡此四軍之利、黃帝之所以勝四帝也」:《廟廷 子》中朝「上德已衰矣。兵知俱起:黃帝百戰、並尤七十二、堯伐官 唐總有苗……」;等等、507都將黃帝麗為戰事之代表與征服者、黃 帝世代作為太下兵共安部之始。

在戰國晚期五行說的影響下,黃帝又代表居於中央的士德帝王。 如 (推會子)所載,相對於南方驅火的炎帝,以及西方屬全的少吳等 等,黃帝詩居於中央之帝,騙上, 其吃后土, 郭繩以制四方。。100 由黃帝之佐臣可以制四方遺樣的記載看來,此時在人們的觀念裡,黃 帝 100——亦可見此時實帝已有超越其它傳說古帝王的地位。

#### 黃帝與炎帝: 弟兄或敵手

在戰國文獻中,最常與黃帝相提並論的古帝王便是帥農,以及炎帝, 或兩者為一。前面所提及黃帝的幾種角色, 都與紳農或炎帝為 關。如神農或炎帝為先於黃帝世代的帝王,代表,個敏原始、質模或 析亂的時代。如炎帝是敗於黃帝之手的古帝王,黃帝因此也代表征服 者,或代表一個大動干戈兵刀的時代。在〈國語〉之中,黃帝與炎帝 又有較特殊的關係。《國語》中之《問語》記載、縣、鳳與夏人之後,以及共工、四嶽與名奏姓國,「皆黃、炎之後也」。根據此記載,黃帝與炎帝的後代都曾犯下錯誤,但也曾合作克服水患。《國語》之《晉語》中記載,「昔少典娶于有鍾氏、生黃帝、炎帝、黃帝以始水成,炎帝以發水成。成而異德,故黄帝為經,灸帝為姜」,同文又稱。黄帝、炎帝帝人動十之,就是因為兩人異姓則異德,是德則屬。吳顯」,《四因此任《國語》之敘事中,黃帝與炎帝兩系部族的關係是分之的(異姓、異德、異類),是合作的(合作克服水患),同時也是對抗的(曾互動十支)。這樣的關係。也表現在此文獻中炎、黃二人的「弟兄」關係上。這也是我在第一章中所提及的「弟兄祖告於事、中「弟兄 明陽」。

無疑在戰國時期,居於華夏政治社會上層的歷史書寫者,大多已在「英雄組先歷史心性」的敘事文化騰單下;這說明,為何我們在許多先簽之獻中都常見到黃帝、炎帝、少皞、顯瑣等等「英雄租先」。然而《國路》〈督語〉中的這個記載似乎也說明,當時部分作者仍存有「錦兄祖先歷史心性」,因而會創作出炎、黃為兄弟這樣的歷史故事來。無論如何,在戰國時等夏知識賣英的認知中黃帝為「經姓」;此自然由於經是釋費的周天子家族之姓。他們又認為炎帝為「突姓」。西周的絕姓與麥姓之族同處於渭水流域,是觀密的姻與,質友又成為敵人。麥姓申侯勾結代戏作亂、結束了西周在渭水流域的基業,這是戰國時人深刻的歷史記憶。西周時期姬與姜之問親密合作、區分而又對抗的關係,或許便是(國語)相關論章作者認為

D6 《淮南子》15、桑喀。 D7 《列子》2、黄春篇;《禅子》9、行军;《魏尼子》卷下12、世兵。

<sup>(</sup>Pt) 《准南子》3·天文。

D9) 《莊子》9、雜寫·盗茲。

<sup>(40) 《</sup>國話》、發語。

「姬姓黃帝」與「姜姓炎帝」為「兄弟」的歷史記憶背景之一。

無論如何,除此之外,先秦文獻中炎帝(或神義氏)與黃帝之間 的親近關係,其故事的為後主要任於。及帝宋繼托夢亦可歷史會象 一以炎帝時天下之崩亂、原始、質樸。以及炎帝的傳發性、相對親 托黃帝所代表的統 · 文明、進步與某歷史性。學者們常熟調黃帝作 為許多事物與人群「創始者」之意象。但我們不能忽略、當戰國至一當 切作者將炎帝(或神農氏)與黃帝相提並論時,黃帝也代表一體「營 (人與「過去」之間的「斷裂」。強調與「過去」的斷裂,也代表當 時之知識等英歐覺自身存在於一種新的認同與新時代之中。

## 「英雄祖先歷史心性」下的黃帝

 用說,在以黃帝為處、夏、商、周共租的歷史建構中,他成為各代統治家族的血緣起點。

雖然如此,每一個結合各部模組先占帝王的嘗試,以及由允壺主的對華夏之定義,詮釋以及多元歷史論進,都顯示這些處在華夏認可的時的「中介場或」(limmal)或"邊緣,的作者們,基於下同的社會情境與歷史傳承,各人都有下同之立足情境(positionality)。以體、蒙水、火,為等符起來結合各古帝王的方案,是較輕散的「靈騰、武聯盟關係。「五行說」中的五有帝雖構,可能也是此種聯盟關係之哲理化構想。以「炎、黃為弟兄,結合此一帝王後裔部族的天。是明堂以對等的合作、分享關係來結合華夏兩個重要支系。最後,黃帝政治唯一征服者、瞬刻者與英雄租先,此自然絕對「華夏將成為」政治集中化與社會殖序化的詳觀。

「歷史心性」雖然只是一種關於人們如何思考、組織與數些歷史 的文化心態,但它產生自社會現實之中。它規範或導引「歷史」的想 像與書寫,如此產生的歷史記憶與社會現實互為表裡,因此也造成一 些吃會現實的延續。「英雄組先歷史心性」在華夏形成的情境中產 生、它也從此與華夏(或中國)情境相生相成。由於「歷史心性」對應的是非常基本的社會模式規範——如「弟兄祖先歷史心性」對應 的是多元族群對等結合的社會,「英雄祖先歷史心性」對應的則是第 中化、階序化的社會——因此「歷史心性」在一社會之歷史敘事文化 中不易改要。

### 第三章

# 《史記》文本與華夏帝國情境

奏統 · 六國後 · 建立中國歷史上第一個統一王朝帝國 · 它之所以 是 "第一個 · 中國之帝國王朝 · 一方面是秦在當時有如此之政治社會 活動 · 另 · 方面則是,透過中國 「正史 · 書寫,世世代代中國人 「配 得 · 秦始星的這些基業。這個 「正史 · 書寫傳統之始,便是西漢武帝 時史自司馬選所作的《史記》。

《史記》內容章節王要由本紀、世家、列傳、奏、書等構成。 「本紀」載帝王之事。「世家」紀諸侯列國之事。「列傳」紀各類人 物事功、社會活動與四裔之事。「書」紀國之祭儀典章與民生大計。 「表」特所有重要的人與事繫於綠性時間之中。整部《史記》之作。 可說是藉著對「過去」的回憶、描述及想像,來書寫構成漢帝國之華 更加、空間、時間與政治權力之核心與邊緣。這些,都濃賴表現在 該審書金倉屬「養帝」的欽事之中。

## 《史記》中的黃帝:血緣、空間、時間與政治權力

司馬遷所善(史記),其中有關黃帝之論述,綜合戰圖未以來華 夏知職商英整台上古諾帝王的種種蓄試。(史記)有關黃帝之記載, 主要在此文獻之首章《五帝本紀》之中。該章之文本敘述,黃帝為少 典之子,姓公孫、名軒賴。他生於神農氏之末世,曾與炎帝戰於阪泉 之野·打败炎帝。又率諸侯與蚩尤戰於涿鹿,據殺蚩尤,因而得代神 農氏為天子。文中又稱,黃帝在得天下之後,「故山邁道,未曹寧 居」;他的征途,「東至于湖,西至空桐、南至于江、北廷蒙朔」。 該文又提及,黃帝時之官名皆以雲為紀,因稍黃帝為雲師,文中並紀 載黃帝封碑,獲寶和 迎日指策 制曆 等事,接名該又、馬,黃帝 有「土德之場」故鄭黃帝。,最後,「五帝本紀」記錄黃帝之子。 一玄靈、昌意為黃帝之子,顯項為黃帝之孫,帝譽為黃帝善孫,堯 为帝鄉之子,舜則景顯頭的七世孫。出

我們可以在上一章中所提及的,許多戰國至漢初時期有關黃帝之 論述中,找到《史記》有關黃帝敘事的文本取材長頭。然而更重要的 是,作為一個文本、它經過可馬遷的蒐集裁對實料、編排書寫。而成 為一個有社會功能與目的之社會記憶。最後,因著還執功能與目的, 它在社會權力支持下接條仔及流傳。此種田遊材、製造到利用、保存 的過程中,都越含與表現文本作者與讀者在其時代與社會背景中的各 雜社會認同與區分。及相關的情感與意圖。可以「遷材」與「製造」 雜社會認同與區分。及相關的情感與意圖。可以「遷材」與「製造」 雜社會認同與區分。及相關的情感與意圖。可以「遷材」與「製造」 來說。可馬遷職然承繼並發揚一個以英雄至王为起始的「歷史心 性。,而在館多文獻閒選擇、組織資料,以構成此敘事——他以結束 「個亂世的征服者資帝為此歷史(時間)的起始,以英雄征程來描述 英雄組先所居的疆域(空間),以英雄之面胤後際來凝聚一個認同群 體(鄉夏)。在文本被「利用」的層面上、此「黃帝」歷史記憶合理 並強化華夏認同,以及華曼與戎狄蠻夷之區分,以及華夏城內統治者 與被統治者間,以及城鄉、階級與性別等等人群間之區分。最後、便 因為此文本符合並支持當時上流社會所界定的社會認同區分體系、一 體 「增進」、此「資治」歷史記憶透過政治力量而得其典範歷史 (mast history) 地位、因此得以保存與流傳、力量帝記憶被受進華夏 不斷的回憶、重建與再製、再組合與再登鄉),這樣的「文本」強化 每更及其帝國「情境」也數勵此「文本」之 在年與五樓」。而以此相對的情效人們並它相源記憶的讓產與失懷。

今之學者們常爭論,「華夏」或「中國人」究竟是一個「装 群」、「文化群體」或「政治辞體」。引起此爭議之部分原因。多少 皆在於海峽兩學的「中國人」對「中國人」定義之歧異。我們若以中國人的主體 華夏或湊族 來說、華夏最初的離是「個以「共同 超先、凝整的「族群」(豫義的ethnic goup),以維護、分享共同之 空間資源。然而這樣的群體,也創造其政治架構與相應的文化表徵、 以具體化的政治制度、社會結構來支持這樣的認问體系,或維護及延 壞此一資源共享、分配體系。我們由〈史記〉的黃帝歷史論述中,可 以得知趣夏的此一多連特性——在此文本中,黃帝是「血緣」上的共 賴、工程「政治」上的統治者,「空間」的征服開創者,「文化」的 發明者。也因而、對應於此文本,至少從漢代始「華夏」便集族群、 政治、空間與文化於一體。

<sup>(1) 《</sup>中記》1/1,五合本紀。

<sup>《</sup>文人》、"生如今在 或者当的等于安馨医院专者。"嘉物、為啥、提出一位文本分析的方法:分析一個文本由 取計、監修、封续使用、保存的商素的遊戲、及於所屬之的資稅物或(context)、品於、 工期可、保養之款的由金稅之股本等實業的完一一考查的問意分。《民國政教 的政府對定學》(信先:獨支幣、1998):王明可、《歷史事實、歷史弘德将歷史》 (4)、12)。

## (史記) 中的黄帝子孫

《五帝本紀》中除了黃帝外、選記載「鄰珥、帝馨、斃、舜」等 其他四帝之事蹟。在文中、顯坦是黃帝之孫,帝馨是黃帝的音孫:堯 是帝馨之子,也就是黃帝玄孫、舜則是黃帝的七世孫。「五帝」之 名、顯然是由「五行說」中之「五方帝」而來:事實上究竟那些是 「五帝」,戰國未至四漢時人有許多不同說法。(周易)之〈繫辭〉中所稱的五帝是「伏犧、蔣巖、黃帝、堯、舜」。(印《觀國液)中屢 提及「五帝、三王」,該書〈趙策〉以以「宓孃、神殿、黃帝、堯、 舜」為五帝。漢初鑄書中以「赤帝、舊帝、黃帝、白帝、黑帝」為五 帝。40《周禮》之〈春官〉屬中有五帝,作注者以「太吴、炎帝、黃 帝、少昊、繼頌、為五帝。<sup>10</sup>無論如何,這些說法都未有將其也四帝 常作形「養帝之帝」的意思。

根據可馬遷在〈五帝本紀〉文本之末所作結語。他說,「百家言 黃帝・其文不雅明、備鄉先生難言之」。因此他採〈大飯禮〉與《孔 子家語〉中之〈五帝卷〉與〈帝繁姓〉之股<sup>60</sup>—此也就是〈五帝本 起〉中五帝的由來。在這一段可馬遷的自途中,我們可以知道。他在 戰國以來有關「五帝」的諸說中作了一些選擇——上要是將平行的 「五帝、變成線性相承的「五帝」,且把他們聯繫在以黃帝為起始的 血緣關係中。這是「英雄祖先歷史心性」所產生的敘事。它也強化此 歷史心性,並塑造與此心性相對應的「華夏」。

不只是「五帝」,在《史配》中夏、商、周三代王室家族都是黄帝之裔。據可馬麗記載,夏之始祖「夏禹」是黄帝的玄孫、殷之始祖「夏禹」是黄帝的玄孫、殷之始祖「尹,其母是帝嚳太妃。周王室始祖「棄,之母則是帝嚳之兄。四百帝之一父兵祖源,曹高、殷、周祖源在北是以「母為帝營之妃,與貴帝帝生聯繫。此顯示爰人與殷、周兩族在族源記憶上有「父元祖海」與「母系祖源」之根本差別,更顯示三代「共租」、及說的當構性。「三代帝系皆黃帝後裔」之說,很可能是在他們原有祖源記憶上。添加黃帝血線記憶而成。無論如何,透過母系始祖為帝營元妃、大知這樣的記憶、商、周帝王家族也或為名義上的黃帝之節了。

司馬遷不只是認為夏、商、周三代王室之組源為黃帝後裔,且記為春秋戰國時傳單結國公室、王室、都源於黃帝之裔的英雄祖先。「陳」之受封始祖為舜的後代、因此是黃帝之後、「宋」為商王室徵 子之後、所以也是黃帝之後、魯國之君為周公後代、姫周之族。晉國 之阴 副者 '唐叔歳'是周武王之子,鄭之初受封者 「鄭桓公友」是同 萬王之子,蔣國隋始 甚召公也是绥姓;所以道典封國的統治家族都是 黄帝之後。只有齊國,在《史記》中為太公呂尚受封之國,呂尚為姜 姓,非非帝之裔,而是安帝之裔。

不只是中原結園費會家族為黃帝子孫,據《史記》記載,春秋戰 國時期處於華夏政治地理邊緣其民多為「體夷戎狄」的諸國,其國君 也自稱或被認為是黃帝之裔。譬如,春秋時編居東南的吳國,《史 記》對其王宰組擴有如下記載:

<sup>(3) {</sup>問品} 8 · 餐辞下。

<sup>(4) 《</sup>戒國策》21 · 越策 -

<sup>(5) 《</sup>周禮》19、春實,小宗伯。

<sup>(6) (</sup>史記) 1/1·五安本記·索陽。

吳太伯,太伯弟仲雍,皆周太王之子,而王李歷之兄也。季歷 贊,而有聖予昌,太王敬立李歷以及昌。於是太伯、仲雍二人乃 奔荊變。文身斷髮,示不用,以避季歷。李歷果立,是為王季, 而昌為文王。太伯之亭荊變,自號勾吳,荊蠻義之,從而歸之千 檢家,立為吳太伯……。自太伯作吳,五世而或王克嚴。封其後 為二:冀一康,在中國,其一吳,在變夷。(17)

因此春秋末期的吳王自認為,也被當時的華夏認為是「經姓之 國」:既與周同姓,自然也表示其為黃帝子孫,與吳國相敵對的越 國、在《史記》中其國君則被視為「禹之由裔、而夏后少康之庶子 也」;夏之子孫、因此也是黃帝之裔。(#對於西方被熙為戎狄的泰人, 《史記》對其王宅之祖源也有如下記載:

泰之先,命翻項之苗壽孫,曰女脩。女脩綾,玄為隕卯,女脩吞 之,生子大黨。大黨取少與之子,曰女蒂。女蒂生大衛,與禹平 水土……。舜賜姓嬴氏。大費生子二人:一曰大廉,實為俗氏; 二曰若木,實費氏。其玄孫曰費昌,子孫或在中國,或在夷耿。 (\*)

如此說來,樂人算是黃帝後裔,也曾輔佐黃帝後裔(禹、舜)。 然而,如果這是秦人自我宣稱的祖緣,那麼這樣的組緣也可謂是一種 籌機性記憶——知有母不如有父、藉以與黃帝繫上血緣關係。

關於南方曾被中原華夏諸國視為蠻夷之楚國,《史記》也將其王

室繫於黃帝後裔。其說如下:

稳之先祖出自希維項高陽;高陽者,黃帝之孫,昌意之子也,高 陽生稱、稿生舊章,卷章生重黎……赤醫命曰祝融。……以其弟 吳四為重黎後,禮居火正,為祝融。吳田生隆終,陸終生子六 人,折剖而產萬。其長、一曰昆否,二曰參胡,三曰彭祖,四曰 會人,正曰曹姓、六曰季遠、宰姓、楚其後也……。季遠生附近, 附沮生穴熊。其後中擬,或在中國,或在蠻夷,鄉能紀其世。(10)

北方之魏·《史記》中亦稱其公室為畢公高之後·並謂其祖原與 姬周问。

暴公高與閩同姓。武王之伐封,而高封於羅,於是為畢姓。其後 絕封,為庶人;或在中國,或在夷欽。○□

在(史記) 這許多有關華夏邊緣各國之「族源」敘事中,有幾點 值得我們注意。首先,這些占部族起鄉敘事的書應模式,有些似乎是 任原來各部族的「族源」之前添加一個與黃帝相關的起源。譬如〈史 記〉在有關吳、楚兩國王族之祖源記載中,都有一些相當長的父子相 索錦系記錄;這些人名看來部較像是本土族源記憶,並和文本中與黃 帝有關的「起源」之間有斷裂,不衡接的餘象。(13)這樣的歷史敘事之

<sup>(7) ( ·</sup> 文記 ) 31/1 · 英太伯世家 ·

<sup>(</sup>t) 《史記》41/11·趙王句疏世家。

m 《史記》5/5·泰本記。

<sup>(10) (</sup>史記) 40/10·建世家。 (11) (史記) 44/14·魏世家。

<sup>(12)</sup> 增由,《史記》所處英國之牌系中、顧然有兩種不同的世系。由文伯詢、最早的四代人 名中都帶名信,俗,由、學等稱號,該是別人的命名智能。此說到壽學是十五代、讀王 的名字如轉定限人命名智容無關;該一部分應可能是食中原藥是影響有,此家城原有的 本土城在政治。

斷裂與勉強銜接·特別能表達書寫者在新的認同情境下的情感與意 圖。

其次,幾乎是毫無例外的,在這些文本中各族群「起源」都是一位「英雄祖先」。顯然有些曾流傳的「兄弟祖先故事」,如「炎、黄為兄弟」之說,被司馬遷放棄。有些則被他納入吳雄祖先「歷史」之中;如〈楚世家〉中馬格氏與擊武兩部族祖先為兄弟,如在〈秦世世家〉中馬格氏與擊武兩部族祖先為兄弟,此意珠著,這些「英雄祖先歷史」,後可能是根據原有的「弟兄祖先歷史」改場而成。以「黃帝及其後裔」為組源的「歷史」往等夏遷錄傳播,不僅改變或取代各地原有的歷史記憶。在某些地區也根本改變。址的「流歷史。故明不婚祖先歷史。如、弟兄祖先歷史記憶。在某些地區也根本改變。址的「流歷史。位本,如「弟兄祖先歷史記憶」。在《後面數章中,我會提出更具體的例代。

第三・更值得注意的是、在以上《史記》有關吳、秦、楚、魏之 族源敘事中,司馬遷都有「其子孫或在中國、或在豐夷、夷狄」之陵 遠。這是一個「模式化敘事情節」(schematic narrative plot)。其產 生的情境是、原來華夏歷史記憶中的「蠻夷之邦」如楚、吳、秦等 按、到了溪初已久為中國郡縣・因此、透過此模式化敘事情節所生之 文本、司馬遷將各邊地邦國之古統治家族審寫或「黃帝之曆」,其地 自然是希夏之城丁。不僅如此、《史記》中如是之記載,更在華夏與 非華夏間製立了「個開放、模糊的華夏邊緣、對華夏而召、此記憶使 得其實讓邊界具有擴張性:對後世許多華夏眼中之邊緣「蠻夷」而 冒一般偕此記憶、他們與以成為華夏並分享華夏賈源。

總而言之,可馬遷不只是參考、採輯戰國至漢初作者們的作品, 來完成《史記》中有關「黃帝」的敘事。更重要的是,他承繼戰國以 來的「帶夏,認同,以及「英雄祖先歷史心性」,來完成其有關黃帝 「歷史」的取材與書寫。他生存其間的「情境」,也就是「滿帝國 —— 華夏血母、空間、政台權威及其內部賭亭社會的具體化丹 ") 他的《史記》寫作之恢宏結構立下藍圖。相應和的是,他的《史記》 之作及其中有騙黃帝的「歷史」文本,作為「種強勢社會記憶,更進 一步定義與詮釋了「華夏」與華夏帝國,

### 「正史」與華夏帝國:文類與社會本相

《史記》代表戰國末以來的主流黃帝論述,與華夏的形成並行。 我們可以透過分析此論述,進一步探索此「華夏」詳趣的內涵、邊緣 與本質、簡單的說、我們可以時戰國至西漢之作者們(包括司馬遷、 當作人國學田野中的「土著」、看看這些有能力殼雞的「上著」匠 (知識壽英)如何追溯其程先。或他們認為誰是此共碩的後裔。以此 而言,音先、顯然他們認為此時黃帝的「血源」只流入三代、春秋戰 國以來許多大小封國邦君家族及其支裔之中,並以「姓」作為此血終 聯繫的符記、所以、戰國至漢代雖然有「華夏」認同,然而此與今日 「每一中國人皆為炎黃子孫」之民族認同概念有相當差別。

其次,在《史記》有關黃帝之歷史敘事,以及在有關「黃帝之 虧」的各語候與君家族之歷史敘事中,「歷史」不只詮釋其「血緣 所來自,也詮釋其「政權」與「領土」之起源、如〈五帝本紀〉中記 載,黃帝得到天下後(統治威權之始)又開始其四方征途,「東至于 海,西至空桐,南至于江,北逐葷粥」,我們很難相信黃帝得以在如 此廣大空間中行其遊歷。它只是一種表達黃帝之城的「敘事」,也藉 此表達華夏空間之起源。如本章前文所書、在漢初時期,以黃帝紀念 來界定的「華夏」與「中國」其含義是相近的、都蕴含著血緣、政權 與領域三者"體之陽喻。當時的「漢帝國」是「華夏」形成的具體化 身:(中記)之作則是「漢帝國」與「華夏」形成的一個表徵。(13)

如果我們以「黃帝子孫」記憶的擴張,來思考華夏政治地理邊緣之「華夏化」問題,那麼由戰國末到司馬遷的時代,華夏知識善美們所擬心的「華夏法緣」除了各地針君家族之血緣外,似乎只是「華夏之城」或「華夏之國」而非「華夏之人」。也就是說、在吳、越、楚、秦等華夏邊緣之地,黃帝血脈只及於各地統右家族;此間源記憶中的政治權力與領域哪會,強化或改變各蹶統右家族原有的對「地」與「人」的統治破構。如此其「地」自然被涵括在華夏之城中。在此域中之民最初往非選為「血脈」,而是受「教化」,逐漸由「蠻夷皮狄」而成為德夏。

至於在華夏的痰心地區。似乎在春秋戰國時也非所有的民眾皆有 「佐」。至少在作為社會記憶的文獻書寫中,此時他們絕大多數是依 有聲音的人牌,到「讓代、在《史記》之「世家」、「本紀」書寫 中,除了前途帝王諸侯之祖源可以直接或開接與黃帝血縣相通外。在 「列傳」中每一華夏英雄人物。也經由「血緣」與「空間」聯繫而成 为華夏之人。在《史記》之「列傳」中,司賜盡對每一人物的敘事, 都以「姓」與「郡策」為起始。對於這些人物,《史記》雖多未源其 超源至「黃帝後裔」之英雄祖先、但此個以「英雄人物事體」為主軸 的書寫、所謂「起傳體」、也是「英雄祖先歷史心性」產物。這些歷 史記載中的英雄人物,後來在「族譜」中常成為中國各「姓」家族 的肩始英雄祖先,飄於「族譜」與華曼之關係、我將在第九章中稅 明。

《史記》不只是承繼並發揚「英雄祖先歷史亡性」,並藉其文本 電新整理及產生相關之「黃帝子孫、血漆、空間與政權記憶。更重要 的是、它的簡章與教華結構被後來的歷史書寫首模仿,複製一而成為 一種文顯—所謂「正史」,在此,我且對「文類」作、簡單定義: 文類是在特定社會情境下,一個被占相而產生許多範式化文本之書 寫、編輯與閱證機式。如在中國、「正史」有其範式化的書寫體例與 用詞,有其範式化的器態過程,有其範式化的讀者群。當一位作者在 編寫「正史」時,他知道應如何獨此「文類」書寫;一位讀者在閱讀 此文本時,也因此知道這是一部「正史」,一種比「野史」、「神話 傳說」可認的對過去之記載。如同文本有其刻應情境,文本規範也有 其對應的情境規範。「正史」文類所對應的情境規範,便是「每夏帝 國、結構。「正史」文類所對應的情境規範,便是「每夏帝 國、結構。「正史」文類所對應的情境規範,便是「每夏帝

《史記》之欽事模式或「結構」不只是被模倣、且是被制度化的 模倣;在各王朝女持的歷史編修制度下、它成為「正史」典範。在此 文類概念下,新的正史不斷被循此複製,「英雄超先歷史心性」也因 此被沿蒸、傳檔。正史文類中的一部分主題,又衍生為其它範式化書 寫、產生新的文類。如「方志」與「族謝」——此二種文類,分別象 餐業「空間」與「血線」的中國「部分」、「邊緣」向「整體」、

<sup>(</sup>D)以此而言,近代學遊解"民族、與「國家、當將兩個分離概念,而認為「民族國家、尺 是近代出現的一種政治建構、國此、「帶夏」、「中國人、党東是國家助意或是民族級 企成了一個議題原點。我認為,這樣的討論實表了解漢代「華夏」與「漢寺園」的關係。

「核心」的依附。因此,隨著方志與族譜的普遍出現、「英雄組先歷 史心性」也感之向社會、政治地理邊緣傳佈。

但模做並非複製,每一代的中國正史繼修者,一方面因體(史 記)與前代正史之體例,但也多有改變、增刪。因此「文類」並非。 種不變的書寫結構。如「正史」這樣的文類,其管由在每一時代記述 適當代的「正史」編修而得到転修飾。另外,我們也應注意,「正 史」文類所對應的社會。現實本相,是上試觀點下的「華夏」政治、社 會、經濟與族群體系。在此之外,影響及塑造「華夏帝國」此一情境 的,尚有其它多樣且透過多種媒介傳播、爭鳴的「文類」,以及它們 在個別作者之認同情境下所產生的文本或表徵。無論如何。「正史」 文類既有合本又有雙重的本質,也反映了「華夏帝國」在歷史上的延 續性及其時代變遷。

#### 第四章

## 蜀之華夏化與方志文類

以「黃帝之裔」血緣記憶來界定的「華夏」或「中國人」,其空間人群範疇在歷史上不斷機遇、更與近代以來「炎黃子孫」所指的「中國人」或「中華民族」有些距離。這主要是由於、自稱「黃帝之裔」的等夏出現後、此族群範疇曾往兩種「邊緣」上逐漸擴大、並經歷,近代變遷後才形成近代「炎黃子孫」所含的人群,此兩層「邊緣」,其一是「政治地理邊緣」、戰國未以來「黃帝之裔」所居及所統領的空間範圍,有一從中原向外擴張的過程。其二是「社會邊緣」、戰國未期以來、華夏城中的社會中、下層邊緣,愈來愈多的人群單位(家族)成為「黃帝子孫」、而造成華夏社會邊緣的向下延伸。而這兩個「擴張」、都藉著在現實政治、經濟環境下「邊緣人財」接受一些過去,還忘一些過去,而不自認為或也被上流社會認為

此種歷史記憶的建構與失態,常藉由兩種文類──「方志」與 「族譜」──所產生的文本(歷史記憶)來進行。在這一章中,我要 說明的便是源代華夏空間邊緣上的「蜀」,其地成為華夏之城,其人 成為華夏之人的過程。並說明此過程如何表現在到人對本地歷史之書 寫上、劉人常確所作《華陽國志》是本華論述焦點;我將說明它在蜀 地「華夏化」上所扮角色,以及它成為一種被模做的「方志」文類之 依義。

### 典範中國史中的古蜀歷史

由考古與文獻資料看來,由新石器時代晚期至於簡周時期,長正上游之成都平原與中原地區的文化往來較少。甚至到了春秋時期,與緊密參與中原政治活動的長江中游之楚國以及下游與關相比,當時到國與中原諸國的往來也不甚積極。中國早期文獻中關於「蜀」之配載不多。股佈甲骨文中有「蜀」,但是否為居於成都平原之蜀尚不可如、《尚書》之《牧誓》篇中提及、武王伐討時其盟軍中有蜀,心但〈牧誓〉成職較晚。其內容可能代表戰國時人為歷史概念。到了戰國時,中國文獻中對於蜀國始有較多的記載;內容主要為公元前四世紀中第以來,秦渡鄧國及其治蜀的經過。藉由這些文獻、我們於無知道、對與上頭國相互為敵,巴向秦求救,於是秦軍在公工前一一五年處國。蜀滅後、秦曾數度以蜀王之後晉統治本地,印後來這些統治都造成聚風,因此在公元前一八五年秦最後一次定蜀地之北後、便直接股郡統轄本地。

除了以軍事征服蜀地外,秦也進行若干措施,來加強對蜀地的控 制與利用。如有計劃的大量移民,督確都城,興水利、開阡陌,並推 廣泰篆行文字統一。中由於泰本劉邦。漢帝諷之明創者,曾藉巴、蜀、 漢中為基地,與另一抗泰泰傑項羽對抗,因此任秦漢之交有更多中國 上人進入蜀地,護興之後,西護政府繼續襲修水利農田,以開發成都 甲原藏藏的農業富濃,更重要的是,中國都守如文翁等,在此致力於 陳文敦;送蜀郡弟子到中原蓄經學,然後回到蜀。在本地郡國學中教 授學子。作為漢文化傳播點的都邑、學校在此逐率普及後,移民及本 上之社會上屬家族子弟有機會接受各種形式與內容的數育。於是在西 漢中難以來、蜀人騰進、張確等以經學,可馬相如、揭維等以辭賦, 楊明堪条於上京。

這是在中國文獻記憶與歷史理性下,一般所知蜀地進於文明的歷史。然而近年來的考占發掘、卻呈現了一段被「們所遺忘的「過去。

## 被遗忘的「過去」——三星堆文化

一九八个年夏季,埋藏大量青涧人面像、玉印、玉戈、金杖、黄金面罩等文物的兩個坑穴在成都平原之廣漢三星堆遺址出土。此考古發現霧囊;中國考古與歷史學界。精緻的青銅点上器製造、受代表複雜宗數儀式之器物。皆象歌階序化社會與中央化王權在商間或更早已存在於此。人們對此之「訝異」,也顯示它不符合人們心目中的歷史歷象——在此遠離中順的長江上游邊陲,商、周時期應是一片實荒。因此,廣漢三星堆文化之存在,說明至少漢代以來獨人與華夏都曾對遺墊「過去」失策。以下透過考古學者之發掘與研究,我大路介配質廣運星堆文化所呈現的過去,以及學者們尋此及文獻資料所再現的「歷史」。

在「廣漢三星堆文化」形成之前,成都平原上曾經歷「實墩文

D) (治言) 11·故誓。

<sup>(1)</sup> 此處裁據畫思正之號,泰減罰復所立之機個罰候皆罰王室之人而非泰王之子。見。童思正、《古代於巴蜀》,買153-154。

<sup>(5)</sup> 食恩正、《古代的巴莉》、頁 150-152。

化。時期。此文化以分布在成都平原上的多座城址還存為代表;其存在時間約在公元前二八○○至二一○○年左右。這転更前城址部有高大的城垣、墓葬一般沒有隨葬品,無網器發現,與中原考古文化的裝條不明顯。接於其後,或略幾,便出現了廣漢三星堆文化;時代相當公元前一九○○至一五〇年。但這個相當於中國歷史上的商代或更早的考古遺存中,任其極遮時期有一寬單址上城邊環機的古城部區,城中有宮殿區、作坊區等空間。城南三星堆一帶,則是砷期與祭配遺跡所在;在此發現埋藏大量面具、人像。轉樹、客雞客青鯛、玉石之器物坑。便是這些不見於中原的大量有銅面具、人像。轉樹、「黃金面」、「金杖」等等精緻器物,以及其相當於穀廠申則或中期以前的古老年代,使得廣漢三星堆文化成為「驚人者古發現」。

關於三星堆文化的具體內容與相關探討,已有大量文獻出版,既 然討論它們如何被遺忘或失懷,在考古上我所關注的無點自然不在於 它的豐盛與存在,而在於其轉變或相近之跡。三星堆文化沒落後之成 都平原文化面貌,考古學界一般認為可以「十一橋文化」為代表,其 年代約在公元前一二〇〇至六〇〇年之間,此文化遺存有千幅式越致 次本常泥塘雄築,有些房址面積大。可能為不思百殿建築遺存,其器 物內涵水艦許多下星堆文化因素:發現許多卜甲及商周式青銅器,又 關不其受中順商周文化的影響。即二〇〇一年成都市西區的金沙村又 - 次有驚人考古發現,在約當商代晚期至西閒早期的文化層中,出土 金醫、網器、玉醫、卜甲等重要文物工千餘件。據發掘者削,這些器 物的風格與三星堆 · · 一號或出上器物基本類似,其中如金人面像。 全計电紋帶,銅立人像等等,「都在三星堆器物坑中可以找到遊型風 格一致、圖案紋飾相同的器物」。"站金沙村遺址的人類活動遺跡延續 時間限長、約從商代晚期到春秋前期。它的春秋前期遺存,考占學者 指出,「原從三星堆文化繼承來的一套器物都消失了,與三星堆文化 的差別關始增大。"

在此之後戰國時期或都平原之夸古遺存、便是「青羊宮文化」遺存;年代約在公元前五〇〇至、〇〇年。以木鄉基與船棺墓。以及織鐵、「巴劉式、銅劍」有巴劉符勢的銅印章,以及流行於楚的鄉、敦、電雜器租舎等等為其特色。由於其時間與分佈地域相當戰國時期 之巴國領與劉國、擊者常領之為「巴劉文化」。考占學者認為,此時期 之巴國新軍原考占文化深受楚文化影響,同時也認為其與十二續文化有 時期繼承顯順子。

無疑由「三星堆文化」到歐國時期之「巴蜀文化」,成額罕原都 有具地方特色的古文明,然而其受商、周及其它地域文化之影響也很 明顯。考古學者孫華曾宏觀描述四川盆地與其中成都平原之青銅文化 發展圖像。他指出,最早中原二星頭文化之青銅冶鑄工藝與器類,經

<sup>(4)</sup> 孫夢,《昭川盒桃的青期時代》(北京:科學出版社,2000),頁 102-109;朱幸義、張學、主方。(臺、全分前遺址報道)。《金分消炒—成都市金分村遺址出土文稿》 (北京:文献出社,2002),頁 12。

<sup>(5)</sup> 江東苦、王毅、孫學、〈成都华原先奏文化初翰〉。《考古學报》1 (2002): 11。

<sup>(6)</sup> 朱章義、張寧、王方、〈壹、金方村遺址概述〉。《金沙詢序》。頁 [1] 。 [1] 四 [2] 并、頁 [3]

<sup>(3)</sup> 存地域。《高楚文化任展階役试牒》,《三星境典巴高文化》。李紹明、林向、趙駿增 五歲(成都:巴高書社、1993)、頁 247-48、朱章義、孫學、王方、〈壹金沙村遺址報 施》、《金少湖》、頁 13。

鄂西、三峽傳入成都平原、影響當地已相當發達的土著文化而形成三 基推文化。而後、從商代末期始、關中西部的問文化經泰稍而與四川 盆地青銅文化發生密切影響、同時本地與來自鄂西、三峽地區的文化 聯繫開始減弱。 仁約由西周中期起,周文化與四川盆地背網文化的聯 繫落本中斷、本地青銅文化進入其簽落期。春秋晚期以後,以成都平 阪油中心的「青羊宮文化,鄉起,一直維持到戰國未或西漢早期;此 文化之青銅器傳統深要來自東方之整文化影響。

以上考古學家所提供的資料、有幾點值得我們注意,首先,成都 平原之青銅文化除了自身之根基外,似乎常受外來文化勢力影響而有 些明顯轉折——反映在「三星堆文化」的崛起與消亡,西周中期至春 状時的中原式或商周式列卷銅器組合之出現與消失,以及戰國時期以 「巴蜀式」網兵器與建文化銅器為代表的青羊宮文化之興衰,等等之 就會上層文化樂運之中。其次、在接受外來文化影響之外,本地各期 劳古文化亦表現強烈本地粹色;這些各時期之本地特色雖有部分沿承 餘象,但其間之的新與點裂更是驅著。

#### 歷史學者對「三星堆文化」的解釋

中國文獻對於壽代以前的占獨育些記載,因此考古與歷史學者得 藉由這些文獻資經濟者古遺存,以重建占獨歷史面貌。與「占獨」 有類的淺晉時期或獻資粹,除了少數見於(史記)、《世本》等文獻 之外、參見於(蜀王本紀)、《蜀本紀》、《本獨論》等只散見殘竊 的文獻,以及晉代劉人常雄所作《華陽國志》之中,《蜀王本紀》、 《蜀本紀》、《本蜀論》等文獻中有關占蜀王的記載都深染神話色 於,然而因其作者皆為獨人、學者認為遺也「神話」中應保留部分史 實。

據稱為西漢劉人揚雖所作之〈劉王本紀〉記載‧蜀地的古帝王有 蓋夢、柏濩、魚壳、清漆、阴明等;〈雄陽戲志〉中記載的古蜀命 正、期有驚養、柏濩、魚壳、清專(杜字)、開明。(10年〈帶陽國 志〉中鑿叢帳描述為「凝目」,其家及其國人之家又被稱作「凝日人 家也可選些文獻也記載了占蜀帝王的地域或其都邑所在,如朱提、 瞿上等的、思述、王是惟文化遺传中的青銅面具與人像的眼睛・普遍型成尾 第上斜的駁目。許多學者因此認為此間縱目的「驚養」。認為「整 第上斜的駁目。許多學者因此認為此即縱目的「驚養」。認為「惡

獨符號,看來,本地統治者似乎有意拒絕此機會——以文字為媒介來 記錄當時與回聽過去在此似乎並下重要,或他們等帶由其它媒介或創 新表意符號來官騙與保存記憶。

<sup>(9)</sup> 孫等· (四川金統約書朝時代),頁39-40,101-107。

<sup>(16) (</sup>罰王本起》,見《全上古二代奏及三國六朝文》、展可均板轉《光京、中蒂書局。 1991);常雄、《等階國志》3、罰志。

<sup>(</sup>II) 常線·《描陽園志》3·蜀志。

競 為三星堆文化人群的神性祖先,或稱此古蜀人群為蠶養之族。除 此之外,「蜀」字的字形包括一突顯的「目」,都邑名瞿上之「瞿」 字也有突顯的兩個「目」形;遠葉都使得許多學者相信,三星堆文化 人面上造形特殊的眼目,與古文獻中「蜀」、「蠶業」及「瞿上」有 些關聯。(13至於廣漢的「三星堆文化,都城遺存究竟是那一位占蜀帝 王的城邑,也是等者們討論的焦點。雖然他們大多認為此為文麗記載 中的「瞿上」,但究竟是相權氏、魚鳧氏或杜宇的都域,學者們的愈 見髮終一是。(13)《蜀王本紀》又記載,「荊有一人名繁靈」,死後其 帰流到鄉、又接古。空帝(杜宇)以但為相。後來因他治水有功,望 帝特帝位剛讓結他,追就是占蜀的「開明帝」。(14)因歐國時期對之考 古文化中有強烈楚文化因素,對多學者皆認為此文獻記載反映戰國時 蜀於結治除隱後有於前楚也哲。

另外,《華陽國志》及其它文獻中也起載,古蜀為黃帝孫帝馨之 庶予所封地,因此古蜀帝王皆為黃帝後裔。由於廣漢三星推進存的最 星階線可測自新石器時代晚至夏代,因此有些學者也嘗試以此考古文 化來印題文獻中「蜀山為黃帝後裔」之說,如稱黃帝族出雅馨江而 下,與級江上游的「蜀山氏」屬藏結姻,他們都是南下的氐羌深長 族;文獻中稱「蠶藏」始居於銀山石室中,也表示他是來自於城江上 游的古蜀帝王。四灣之,學者大多將《蜀王本紀》、《華陽國志》等 如此由中國歷史文獻中選擇村等,以縣讓三星堆文化與其後繼的 成都平原考占遺存。許多考古與歷史學者將令人電房的陌生「逸 去。轉化為人們所熟悉的歷史知識。遺樣的歷史知識,主要是描述 「與線性的、代代就於一君的古「獨」歷史,此歷史又與人們所熟知 的中國古代史在若干暖的上相聯結、然而、如此之歷史與成都平原新 石器時代晚期以來考古面貌所發現之多元中心,各時代文化間之斷奏 與創新時現象、似乎並不全然吻合。再者,即使此被建構的歷史為正 確。我們仍需解釋:為何當代熟悉中國歷史的人會對這些考古發現被 到電好。如果人們一直相信都之逃古有帝主蠶養,或黃帝曾與本地 「蜀山氏,聯姻一相信醫養或「鄧山氏」之時蜀地已有相當文明,那 麼一星推的考古發現也就不那樣随戶需將了。因此我們需解釋,「為 何失證。? 為何政們認為在唐代、西國時本地應是豐荒未開之城?由 何時期始,以及為何,產生如此之歷史知識理性?

#### 漢晉蜀人對「過去」的失憶

以上關於廣漢三星堆的考古發現,人們對此中原以外地區古文明 發現的醫訝,漢晉文獻中關於黃帝、翼義等組先之碑話敘事等等,對

文獻中開明帝之前的蠶叢、柏灌、魚凫、蒲卑等、視為前後相繼:治蜀 之本地各部旌領袖、觀「開明」為由兩營來此開創新王朝之統治者。

<sup>(12)</sup> 花小平,《廣漢商代機目畫餌而應研究》、《四川文物》(1989):58-61;越殿增、 《三星堆祭祀坑文物研究》、《三星堆與巴蜀文化》(成都:巴蜀書社、1993)、頁 81-92。

<sup>(13)</sup> 終南,《論古蓟文化區——長江上鄉的古代文明中心》、《三星堆與巴蓟文化》,頁 7: 源蒂、《四川盆地的青銅時代》,頁 175-178。

<sup>[14]</sup> 數禮縣、《蜀王本紀》新津胡氏刊本、壁經堂叢書、1923。

<sup>119</sup> 無南、〈論古司文化區——長江上游的古代文明中心〉、《三星境院巴蜀文化》、頁 2:李超明、〈古男人的朱磁珠也屬問題〉、《三星堆院已蜀文化》、頁 13-14:金忌 正、〈西族年期的歷史〉、《古代由巴易》。意思正文集(1979、四川文物出版社、重 章:令要告始於上1998)、第六章。

较們而言還有更來層的意義——這些都是「貝內」。當我們對「簡文 數」、批考占發掘資料,或一個田野報告人的口述。感到誘獎、好笑 或不可理解。或這些資料間有些相左、斷裝將,這顯示我們的知識理 性與外在現象之間。或現象與現象之間。有一段差距。「差異或差 距」(differences, anomaly or discrepancy)是一扇門;認真體會、探 索這些與例與差距。我們的理生因此可能經出這一扇門,採觸另一時 間、空間(地理與社會)之異社會文化。

許多的異例皆來自「邊緣」——文化邊緣、切民、土善)、空間 邊緣(邊匯)、時間邊緣(古代)與社會權力邊緣(此會下層)。這 是由較、我們的知識理性為核(上流卷號年恩所達縛的分類體系所掌 挖、以致於我們常密路這些來自邊緣的聲音 如将一個對我們所答陌 生的「過去」敘事當作「神話」,而忽略它,或根據我們的歷史理性將 「神話」分解。再襄新組合為「歷史」。無論在那一個情況下,都或 或一些。一遍去、被実懷、我們在漢首時期獨人與華夏有關本地歷史的 書寫中,可發養這樣的例子。

倘若如考古及歷史學家所言,三星堆文化與古獨歷史傳說中的「驚震」帝有關,那麼著於西漢末的〈蜀王本紀〉已表達了當時獨人 對選些本地歷史的「失懷」。〈蜀王本紀〉之書早已亡佚,今所見皆 為它書所引的片斷記載。這些片斷記載也見於東漢末來銀所著〈本蜀 論〉,以及三國時蜀漢越局所作〈蜀本紀〉之中,因此學者懷疑〈劉 王本起〉便是〈蜀本紀〉,其資料所本為來銀所著〈本蜀論〉,我們 可以繼開遠些填瑣的寿鍊。由於揚越,來數、譙周等皆為獨人,這些 有關古蜀帝王的敘事,可視為流傳在張晉時期獨人間的,些社會配 懷。這些記載,皆先是關於最早的幾代獨王之敘事: 蜀王之先名蠶歲、袖道、魚卷、蒲澤、開明。是時人萌維誓、左 言、不曉文字,永有禮樂。從開明上到蠶農、積三萬四千歲。(18) 蜀王之先名蠶歲,後代名曰柏濩,後者名魚卷、此三代各数百 歲。皆神化不死,其民亦頗随王化去。魚卷田於渝山得仙,時蜀 民稀少。(17)

上古時蜀之君長治國久長,後皆仙去,自望帝以來傳授始密:[18]

以上敘事中,「稚醫、左言(或左衽)」是以豐東之俗為隱喻、 來將本地的過去異質化。「不曉文字、未有禮樂」是將本地的過去要 第化。「從開明已上至蠶養、積三萬四千歲、及「此三代各數百歲、 皆碑化不死」,是將本地人對「過去」的記憶遙遠化或豐為神話。最 後「其民小館隨王化去」、這是切斷當世(漢與魏晉時期)蜀人與這 些古蜀亦王間的聯繫。如此將本地之過去異質化、豐荒化、神異化。 世切斷其與當世本地人群之關係,這是漢晉蜀人遺忘本士「過去」的 途德之。——159

然而由另'角度來說‧將‧원過去變為「神話」的敘事,只是將 之由「歷史」中分離,一種歷史失憶‧並不代表全然將它自社會記憶 中「遠忘」。甚至於在本土認问下,「個古老而又神異的起源」可能 是在「歷史」知識之外塑造本地人族群本質的重要社會記憶。尤其 是,當該人財而對「個優勢」歷史」知識而有被邊緣化危機之時。

<sup>(16)</sup> 數複報·《罰王本記》。

<sup>(17)</sup> 闭前。

<sup>(16) 《</sup>商記》、見《古文苑》4、播雜《商都賦》章標注引《商記》(北京:中國書店、 1991)。

<sup>(19)</sup> 王明珂。〈油樓符:近代夾黃干孫國族建構的古代基礎〉。頁 596-97。

無論如何,在這些演營蜀人之文獻記憶中,蠶養、柏護、魚魚等 古字王與後世之間的斷裂是相當明顯的。《本蜀論》與《蜀王本紀》 等文獻,在描述鑑養、柏渡、魚鳧等帝王後,又提及杜宇、開明兩帝 企事體。《蜀王本紀》之文如下:

機有一男子名曰杜字,從天墜,止朱提。有一女子名利,從江源 井中出,為字妻。乃自立為蜀王,號口望命。治汶山下。邑曰 縣。北民往往提出,望命積百餘歲。前有一人名寰電,其戶亡 去,荊人孝之不得。雲盧飛隨水上,至郸,遜活,與望告相見。 望常以靈靈為相、時玉山出水,如兔之洪水,望亦不能治。侵鑒 宣鑒決玉山,民得安處。雲宣治水去后,望帝與其妻遜,惭愧, 自以德澤不如黨宣,乃委國校之而去,如堯之禪舜。雲靈即位, 營曰關明。(200)

在此文獻中,「杜宇,由天而降,是為望帝,在位百餘年;遠

輕 化民復由:——過去有失的民眾又出現了。 餐屬 為長 I 下
游司越之浮屍,遊流至此復生,因能為民餘水害,而成為本地之就結
者,在此兩帝之故事中,同樣的,皆帶有神異色彩,各代之間歷史也
有邛躕勸製。如此的神異故事,與各帝王時代之間的斷裂,可能也顯
亦這是多個神性組先起源故事申接、合成為,而產生的現象。申接多
個神性組先起源故事為。的政治社會情境,便是秦漢以來形成的「蜀

人,認同。這樣的文本現象,讓我們懷疑「古蜀」是否一直有統一的 中央化王權存在。更可能的是,原來本地各部族皆有其「英雄祖先」 相處記憶。當戰國至漢代時期,在面對「華夏」而形成之新「蜀人」 認同下、這些「英雄祖先」,方面被率接而形成一個線性歷史以驗歌 「蜀人」,另一方面,在更強大的歷史記憶下,以及在「蜀人」也自 朝「華夏」的博境下,它們又被書寫為「神話」。這個後來的強大學 史記憶、便是「占蜀帝王為黃帝後裔」。

#### 蜀人成為黃帝子孫

漢質劉人知識寶英們在神話敘事中紀念、記憶蠶叢與壯宇等占帝 E,並以此強調「劉人」占老、獨特的族群本質。另,方面,他們也 接受一些新歷史記憶,以及此歷史記憶所強化的「華夏」認同。每一 個人群「認同」與歷史記憶的出現,也代表另一些歷史被失態,及由 比遠成人群間的認同變遷。造成滿香獨人還忘過去的歷史與社會 等、便是秦漢以来蜀為中國都縣,以及在相翼政治與社會影響下蜀人 與都斯斯特級人華夏之中。

約自秦漢以來,華夏之歷史書寫者便為「蜀,找到了一華夏起 源, "個新的歷史記憶。約成書於戰國至西漢的〈世本〉中記載: 「蜀之先、肇於人皇之際。無姓。相承云,黃帝後」。<sup>(11)</sup>為〈史記〉 作補記的西漢博上稀少孫也稱。「蜀王,黃帝後世也」。<sup>(22)</sup>司馬遷在

<sup>170</sup> 朱軟 (本用論) 相關之太高:「消人整令死。其尸随水上,消人水之不得。整令至汉山 下。但是,也是理命。便告者: 非子也。但以下。女子朱利司立深然。 血辛素。 通工子 方。他也理命、母告出以為祖、特温、城市國水流、令禮管令基城進水。 同样 盧、望舍自以德宗等。遂以圖釋、魏曰陽明。 , 鄭遂元 《水乾注》 3371、江水、引朱 根 (本阳)》

<sup>[21] (</sup>世本) 7.姓氏下。

<sup>[22] 《</sup>史記》[3/1,三代世表。

《史記》中雖未直接稱劉之古帝王為黃帝後裔,然而也認為黃帝之子 昌蔥曾降居「若水」,在此娶「蜀山氏」之女為妻。生高陽。也就是 帝繼珥。即根據這經說法,劉之統占者與許多春秋戰國時期的華夏諸 國王室一樣,也是黃帝家族成員之一。獨此歷史記憶,漢代之華夏歷 史書寫者將「蜀」納入「個線性歷史興政治秩序之中;這「歷史」的 起點便是黃帝。這個政治秩序,便是戰國至漢代儒家所建立之處、 夏、商、周相傳之華夏政治體系。但我們仍不能確定的是,究竟是當 時報人有他一般。或是《世本》作者認為如此?

晉人常聽所著的《華陽國志》,是目前所見最早且較全面描述巴 蜀及其他兩方地區之歷史、地理、物產、人物的各作。常雄為蜀郡江 原人、因此本審對「蜀」之描述書寫,可視為漢晉朝人對本上歷史、 地理的登釋與記憶。首先,這本書的書名「粵陽國志」,指此土在華 山之陽。在此、「寧山」,隱喻著「中原華夏」,也就是說,藉著書名 「粵陽國志」,作者將此兩方之上服為華夏邊緣,但在空間上又興奪 賈聚帝聯繫在一起。這顯示作者基於新的蜀人及華夏認同,所表現的 對巴爾及奪近衛上的空間意象。

(華陽儼志)之內容,對蜀或巴蜀之「血緣」與「空間」有更多 陳遊。臟於蜀(以及巴)的「起源」,常璩接受(世本)、《史記》 等書之說,稱黃帝為其子娶蜀山氏之女為妻;並稱占巴蜀為帝嚳「庶 子,所封。其文稱:

其君上世未聞。五帝以來,黃帝、高陽之支庶世為便伯……。(24)

蜀之為國蠻於人皇,與巴岡圖。至黃帝為其子昌意娶蜀山氏之 查,生子高陽,是為帝祭,封其支庶於蜀,世為鎮伯。(25)

常確接受《史記》等書關於巴蜀起頭的說法,使巴蜀之人攀附於 一個華夏起源「黃帝」,同時也乘認本身為黃帝「支庶」而非磯博。 或者說、劉人將確承認並宣稱巴蜀統治家族的血線與政治威權皆來自 以黃帝為隱論的中原華夏,如此也便是直稱巴蜀為華夏之城,域中之 人為維養之人。

接受這樣一個「歷史」,同時漢晉時期的蜀人齊英也對本上歷史 記憶進行改造或遺忘。這個本上歷史記憶的核心或其「起源」部分便 是「蠶養」。前途據傳為西漢未蜀人揚雄所著之〈蜀王本紀〉,便表 遠此盟對占蜀者主的「朱懷」——該文作者利用敘事手法,將本上 「起『歷史、變成章夏」目中的「粹話」。(四)常緣在《韓區國古》 中,則以另一種辦法政證本土之「蠶費」配憶。如前所述,在與書中 常壞稱占蜀帝王為黃帝之裔、帝醫支庶、隨後在同書中他又稱,在園 室來臺而周天子失去對諸侯之政治控制後、蜀侯「蠶養」也自稱為 王。中賴然,蜀人常緣並非將代表本上過去的「蠶養,轉化为神話人 物,而是將之納人「傷可信的「歷史」之中——這個歷史,也就是美 代人所察知的周室東蓋後的政治失序。這也是一種遺忘過去的方式。 如此,蜀地社會記憶中的蠶養、柏灌、魚壳、杜字、開明等占君王, 起成了黃帝支底的後裔。同時,這段占蜀帝王的「歷史」或為中國

<sup>(23) 《</sup>史記》1/1、五余本紀。

C4) 《华格园志》1、巴群、

<sup>[25] (</sup>基础被去) 3 · 商志 ·

<sup>(26)</sup> 王朝珂、《始黎份:近代妥普子孫國族遺樣的古代基礎》。

<sup>(27)</sup> 其文為:「周失綱紀、蜀先稱王。有罰侯蠶蔵,其目縱,始稱王。」

「歷史」的一個分支。《華陽顧志》中這些敘事、都表現在本地知識 養基心目中四獨為萬夏繁體的一部分。

蜀人對黃帝的攀附,更開接透過黃帝後裔——「禹」,《蜀王本記》中報,「禹本汶山郡廣乘縣人,生於石铅」;《華陽嚴志》中也稱,在鄧之廣乘縣。「郡西百里有石紐鄉。馬所生也」。<sup>628</sup> 揭繼、常韓遠生巴蜀之人,顯然以華夏「英雄祖先」大禹出生於蜀為榮。如此之蜀人本土或情及相關歷史記憶,更表露在〈三國志〉所載蜀人豪宓之事號中。據該文記戲,奏宓為蜀郡廣漢人,時廣漢太宁夏侵棄晉極饒的問他道,蜀之物產比起它也是很豐富,但不知本地七人比其已地方七人如何。秦宓之回答中,有「禹生石紐。今之汶山郡是也」之節後,心及蜀人的本生自嵌,也顯示漢代魏晉時蜀人在整體華夏中仍居於邊緣地位。此惟是後身分危機,使得他們有意以鄉的黃帝、大禹來強調自己的華夏認同。

#### 被遺忘的歷史心性

《華陽國志》中·有關古「巴蜀」帝正的起源問題上·常璩又引 述另一個說法:

洛書曰:人皇始出,繼地皇之後,兄弟九人分理九州為九園,人 皇居中州制入輔。莽陽之壤,梁岷之城,是其一園。園中之園則

#### 巴斯车。(30)

此故事表示「人皇、共有九弟兄。「人皇」自己居於「中州」、 以此控制其弟兄所封的八個連輔地域:「華陽」巴戰便是這些海輔地域之。我在本書海。卓中,曾以松島來明清對藩中的「弟兄祖先故 專、為例。說明這是一體「歷史心性」下的產物。在第二章中,我也 說明,戰國時華夏知識普英級聚華夏的各種「歷史」方案中,將黃 香、炎帝書寫為「弟兄」仍是其中一個方案、在此處,人皇弟兄九人 之談。也是同樣的「弟兄祖先歷史心性」產物。

可以說,在(華陽國志)中常疃以兩輔歷史心性之數事,來說明本地人的「起源」。一是在跨兄祖先歷史心性下,他說中原、巴蜀及其它地區華夏都起源于幾個「弟兄」,但承認「人皇居中州」,巴蜀之古帝王昭先居於邊緣(輔)。二是,在英趙祖先歷史心性下,他終本地占帝王的起源彌自黃帝、但承認中原帝王為黃帝正宗鴻傳,劉的帝王為黃帝「文庶」。兩種之本敘事所顯示的南境(context)都是:當時在常職遺樣的蜀人之自我意識中,蜀人居於「華夏邊緣」。另外值得一提的是,無論是黃帝的後裔。或是人皇的弟兄,在這些「歷史一世蜀之人與中原華夏的血緣際繫仍只限於帝王或統治家族。因而,此似乎影射者巴蜀之統治者王的血療來自黃帝(成人皇兄弟),其臣民仍透過「蜀」(空間)的華夏化而成為華夏,

常璩稱,此「人皇兄弟九人」之說引自於《洛書》,無論如何, 在當時人心目中,《洛書》代表一些古老傳說的集結。托言《洛書》

DB) 以上資料分別見於,《罰王本紀》、《蜀本紀》以及《華陽國志》3、罰志·

<sup>(28) 《</sup>三國志》38/8、賈書·泰容傳。

<sup>(30) (</sup>等格图水) 1, 巴蘇。

之號,也表示常雜認為此「歷史」不可確信,常確更確信的「歷 史」,是當時社會記憶中已蜀之人為黃帝後裔之「歷史」。總而言 之,無論「歷史」起始於華夏邊緣的「人皇弟兄」或源於「黃帝之 裔」支旅,在這些歷史記憶中巴蜀君王的血緣與統治權威部來自於中 原華夏。透過溫兩段有關「起源」的敘事、常雜所建構的「巴蜀」是 一個空間的、血緣的與政治權力上的邊緣華夏。

## 「方志」文類的出現及其意義

我們可以更進一步分析(華陽圖志),其作者、內容及其整本著作的意義。作者常璉為東晉時人。在晉代紛亂之時,蜀成了本地豪強 李特家族所越之地;常璋便曾在蜀之李氏政權(時稱帝者為李勢)下 為官。後來任東晉桓溫伐蜀以復晉上時(公元347年),他曾勸李勢 降於晉。常雄的證晉作為、與其在《華陽國志》中以中原華夏為正 緒、核心、繁體、以巴蜀為邊緣、部分的觀念是一致的。

《華陽國志》之巴志、蜀志各卷中,皆描述當前巴獨的空間位置 無有例外的、皆強調巴蜀為華夏之城的一部分。如在首卷〈巴 志〉中,常練引〈禹資〉之說、稍大禹治平洪水後。分天下為九州、 而巴蜀所在的「梁州、為其中之一。接著,常建又描述三代以來至於 濱香北空間在中國整體破劃分與命名上的古革,如吳州、益州之建 置與繼遷等等、以強調本地在政治統轄上屬於華夏整體之部分。隨後 該文文欽逸,「人島始出繼地皇之後,兄弟九人分理九州為九閒」、 如前面所提及的、這是以另一個歷史之性所產生之「歷史」、來表述 「巴蜀」被於◆襄空間與政權遷緣的位置。而後該文又稱,「其分野 奧鬼、東井, ——這是稅巴獨之地理空間,在天文星野中屬「奧鬼、東井、星底間之位置。其敘事之哪啥為;將內眼不可見的地理空間 (禹賣九州)投射在夜空星象中,並配上二十八星宿而為之區分,每 一「地,都有其對應的星域位置與分野,如此華夏「部分」與「整體,的地理關係透過「星野」而成為可見的自然圖象。

除了「她理空間」外、《報碼國志》之《巴志》、《蜀志》卷也 將本地描述為「血緣」與「政治」上的華夏邊緣。此也就是上文提受 的。「巴朝古帝王特黃帝後裔」之說。如《巴志》在「星野」記載二 後又稱,「其君上世末間,五帝以來,黃帝、高陽之支鹿世為侯 信」。此敘事是以「其君上世末間,死陽斷所有的本上歷史記憶、並 以「黃帝、高陽之皮度」為新的「歷史」起始。巴蜀之古帝王特「黃 帝、高陽之度」,此敘事表達「巴蜀」之華夏性。然而此敘事也以結 系(中原)與友使(巴蜀)、賜封者(中原)與受封者(巴蜀 等等 之區分,來表達巴蜀特空間、血緣與政治上的華豐邊緣。

接著〈巴志〉中欽述另一個英雄、禹、及其與巴蜀的關係、文中 稱禹娶於金山、生子啟、二過其門而不入室:又稱金山便是這時巴郎 的江州。接著敘述禹會諸侯於會稽。巴朝也前往會加。又提及周武王 伐對之軍隊中,也有巴蜀的隊伍參加。以上這些敘事,其歷史記憶之 上體職然來自於華夏文獻(左傳)、(尚書)、或來自於引述此記憶 的其它文獻、包括各種正史等等。如此文本維持,主要用意是将蜀 (或巴蜀)的過去編入此「歷史」之中,強調黃帝、太禹等英捷祖先 與巴蜀的關係、以及強調巴獨在中原之歷史大事上並未缺席。

在該書〈蜀志〉中,超始也是「黃帝為其子昌意娶蜀山氏之女, 生子高陽是為帝嚳,封其支庶於蜀」等等之敘事。同樣的,在這一部 分中作者以其地之星野對應「興鬼」,來為獨在整體華賈空間中定位。在《罰志》中,常雄也刻意處理「本地吐會歷史記憶中的「蠶寶」。如前所述。他將「蜀侯蠶養」與土置於華夏歷史記憶中之「春秋」時代、此表示「蜀。為自上古以來臣於中原華夏的封侯屬地。山)對於蜀之傳說或歷史記憶中的「杜子」。常雜的故事手法亦然:他獨「七臣嚴執正、杜字稱帝」——就是將「杜字」置於華夏歷史中的「戰國」時期之始。

在〈蜀志〉中・常螺更強調「大馬」為本地英雄組先・稱大馬出生於蜀地汶山郡之石紐:又稱大馬出生之地。至今鄰近夷人不敢人內放飲。西漢時的據雄,三國時人誰周。在他們的著作中都曾提及「禹生於汶川郡」之說。四如前所言:揚雄、魏周等都是獨人。由此可見、常塘在其書中強調大馬生於此、褒妻於此、並非其一己之見,乃即應西漢以來類人響英以「大馬」為本「起同符記的風氣。在〈蜀志〉之來,常璩稱:「故上聖期大禹生其鄉,嫌姻則黃帝蟠其次。」 這更具體反映漢晉蜀人以「大馬」及「黃帝,為本上認同之英雄祖先行起。

在介紹了巴、蜀等「地」、「血緣」、「政權」之聯夏邊緣本賈 後,《韓陽國志》接著蕭寫本地「人物」、如公孫述、劉焉、劉維、 劉備、李特、李維等「英雄」之傳記。常確描述公孫述、劉焉、劉維 等人如何「據上風世」、最後「自取滅亡」;黃劉後主〔劉禪〕以 「匹區之間……抗衡上國」;將南朝時期本地季特、季顯聚強家族所 键的政權稱為「偽價」。以上這些內容、都在強調以天下一號為常。 以天下離散朝練為亂、以中原為核心(下朝正統),以巴蜀為邊緣。 不只如此、《華陽國志》之《先賢上女總讚》與《後賢志》等卷,記 載此城中各地之賢德才學與功謂維明之人及其事實。其人多為不應敬 轉之隱逸、功動善世之將相優伯,忠義死節之人以及終章通立、"申 譽善該之土,以及孝子、烈女等等。透過這些對「人」的記述,作者 婚屬此「華陽之城」在文化、社會上的華夏本質、

最後在《華陽國志》「序志」中·常瑋敘明緣撰此簪的緣由·也 發抒一些撰史者的厭想。他稱:

蓋帝王者統天理物,必居土中。德膺命運,非可資能恃險。…… 故公孫、劉氏以政於前,而諸李琮之、權亡於後,天人之際,存 亡之術,可以為永鑒也。(33)

此也說明他對本地「英雄祖先」的態度 認為他們不應與中原之「英雄祖先」爭衡。

研究《華陽國志》的學者指出、該書許多內容出於《史紀》、 《漢書》、《後漢書》、《三國志》等作品。中事實上不只是部分 「內容」、《華陽國志》之許多書寫「體例」皆模仿《史記》、《漢 書》,如以「星野」描述地域空間位置之書寫。如以「英雄祖先」為 血緣與統治級權起始的書寫。如以人物傳記為全書主體的書寫。這些

<sup>(1)</sup> 吳文為:「周史綱紀、蜀光錦玉、有蜀侯黨叢、其自城、始錦王。」見常線、《等楊國 志》3、蜀名。

<sup>(33)</sup>據稱為播雜所作之《蜀王本記》,文中稿「尚本汶山郡廣荣縣人,生於石險。」惟周在 集所簽《蜀本記》中沿承此政。

<sup>(1))</sup> 食頭, (茶陽圖主) (2, 库太县土安附錄。

<sup>(34)</sup> 雪璀著,劉琳校注,(拓陽國志校注)(成都 巴蜀書社,1984),貿3-7。

範式化之書寫的社會意義在於,以「血緣」、「空間」、「政權」、「社會、等日顯水描述。個認同詳證,主要是「巴蜀之人」,及其內部各種核心與邊緣區分。此便也如同「正史、建補華夏之人、華夏之城及其帝國一樣。而其不同於正史的是。這德各卷之故事《華陽國志》所展現房走地方。邊緣內整體、核心的攀附;如此產生的文本。也合理化及強化當時的社會與政治規章——巴國為華夏帝國的一部分。我們可以說,一方面《華陽國志》是部分模仿《史記》、《漢書》等「正史、體例而行生的作品;在另一方面、它豐富的結論「地方」、「都縣」及其與整體帝國之間的關係。如此使得《韓陽顯志》起為一種具時種性、動作性的文本、並與「都縣」或「地方」,情境相互呼應、後來它的書寫模式也被模仿,而形成「方志」文類。

對於《聯陽國志》如何也被模擬而形成一種「方志」文類、需多作一些說明。在《聯陽國志》之前已出現了幾部有關巴獨的書寫,如《劉紀》、《都本紀》、《三巴記》、《本測論》、《益部書齋傳》等等,皆未得長久点傳,或後來只月部7六節 有容被它書9 用而得見,這些有關巴獨的書寫水多由於巴獨知誠而養之手,成書年七初與《集陽國志》同時或早在西漢末,我們可以說,在漢晉時期,許多潛於事理華夏之子書寫及華夏典籍記憶的巴劉知識而英,皆曾舊武透過壽寫來為本地發擊、也藉此為「巴蜀之人」見得其在華夏中的地位。 雖然我們已報注見得這些書籍的完整內容,但《華陽國志》獨得从流 傳、並為後世許多"方志」所仿效,必然有其出類拔粹之處。我認為,其能陸領而出不一定由於其文流轉或其內容真實,而是,它的書寫充分表述(或完美模擬)當時典範觀點下的社會現實本相(reality)、這個社會現實本相,也就是漢舊時期作為帝國都縣之 「巴蜀」的社會本質・及「部縣」與「帝國」之間的從屬關係・ こ共 知議善英的華夏與本上認同。

第五章

英雄徙邊記:邊疆史的模式化情節

的面數章我說明,凝歌華夏之歷史起憶為「英雄祖先歷史心性」 下之「黃帝」英雄歷史。我也解釋《史記》與《華陽國志》之相關叙 事,如何強化華夏與華夏海祿人財的「黃帝子孫記憶」,以及它們如 何受後世作蓄機仿、攀附、而分別形成「正史」、「方志」文類,英 雖祖托「歷史心性」與相關「乙動」、是兩種導引中國根基歷史書寫 之數專規範。在這一章中,我將說明第二種中國文獻中常見的根基歷 史數率規範。也如是「模式化數事情節」。

敘事「情節」由 - 縣 - 縣的人、地、物或事半組合而成、透過這 較關像(episodes)或稱像組合・它「遊說」 - 整體應象、或引導責 皆得到書寫所插向之目的與結局。如正史中對「好遊」之傳記書寫。 所有的幕僚與情節都指向其聚亡命運。如方志對本地「貞女、節婦 之書寫,其情節都指向其聚七余疏。如方志對本地「貞女、節婦 之書寫,其情節都指向其聚七余疏之本質。又如《史記》所創之 「紀傳體」正史又類中,人物傳記皆由,血緣(姓)與空間符號(郡 縣)為敘事之起始。以上這些都可賴為中國歷史敘事文化中的「模式 化博節」。同樣由於文本與情境的對應關係,「模式化情節」也有其 對應的模式化情境,那便是某些紅會價值,規範、或流行的意識形 趣。在本章中我將介紹的「英雄從邊記」,一種模式化叙事情節。它 截甲多出現於「正史」之「四節列傳」中,表達華夏對四方邊裔人群 的刻防齊愈。 「英雄健逸記」是「英雄征程記」敘事的一種變體、關於「英雄征程記」,我最早是在兩種「邊緣」中認識此雜敘事・第一種「邊緣」是有關川西北羌族的研究。由二十世紀上半葉本地端公(巫師」經文中、我分析出 種田「請各方綽明」之空間態像發展而來的「英雄、故事、故事議立一個英雄之具程遊歷、或其征戰過程:因文本內容涉及一「英雄、在廣大空間中的移徙,我稱之為「英雄征程記」敘事・我認為,這是在早期「羌族」認同的形成過程中,端公門透過這樣的(歷史)敘事、描述他們心目中的「我族」人群與空間範疇。印第一種讓我體會「英雄正程記」敘事會義的「邊緣」,是學是認同及其歷史記憶初前的「邊緣」時期。此也便是戰國至漢初,尹等要所,等等與市人。

若「英雄征程記」敘事建構的是 個核心的空間與人群意象(如 華夏之域與人)、那麼「英雄從違記」則用以描述此空間與人群的邊 線。「英雄征程記。通常被用以詮釋「我們」的血緣與空間。「英雄 健幸紀。試圖詮釋的則是「他們」的血緣與空間由來。這樣的模式化 歷史敘事情節。它應生自「英雄祖先歷史心性」,也常賴「正史」、 「方志」文物之需如而機嫌。

漢初,當司馬蓋書寫(史記)時,華夏及其帝國已發展至一成熟 階段:如前所訂,《史記》可說是此,「社會本相」的「文本表 徵。(史記)不僅描述華夏加緣、空間與內部區分,也描述華夏知 識膚疾心目中的「殺族」邊緣、權髮的「我族邊緣」描繪、建橋與探察、透過一種英雄組先歷史想像——這就是「英雄徒籌記」。此種監 史教事的主要情節為: 位失敗或受验的英雄。自確要遣走邊這邊管 之地。在此他成為本地的王、透過這樣的歷史故事,及其中的符號運 職與情節。古代華要描述不同性質的邊緣。此種歷史記憶的流傳,也 造成不同性質的每度邊緣。以下我學華更之東北、東南、西北、西南 等別方為緣為例。

#### 正史中的四種「英雄徙邊記」文本

東北邊體 在桑漢時期、朝鲜半島北部與遼東地區諸國在萬代人 眼中是一個禮儀之郎;他們將此歸功於。個從中國上的 英雄祖先— 箕子。 (漢書)記載。箕子是數王子,當數王督爾而便,再數德马周武 王所滅時,箕子雕開他的母國滄遊到了朝鮮。在蓋地,他教本地人個 田、寶蠶與禮儀效化。並以八條翰單的律令約束百姓;所以當時(漢 本地沒有盜賊。婦女也鄰能;與節不淫穢。中為了便於分析此文 本、我將《漢書》之至戰引鐵如下;

玄蔥、樂浪,或香時置,皆朝鮮、漁絡,勾驪變夷。般道蒙,莫 子去之朝鮮,教英民以禮義,田蠶鹼作。樂沒朝鮮民犯禁八條: 相級以當時價證,相傷以穀價,相盛者男沒入為其家奴,女子為 蜂。欲自贖者,人五十萬。雖免為民,俗猶羞之,嫁取無所讎。

<sup>(1)</sup> 王明珂、《羌在溪藏之間》、頁 259-65。

<sup>(2) (</sup>產者) 28b/8b·地理志。

是以其民終不相盗,無門戶之間,婦人貞信不淫跡。(1)

(後漢書) 中也有類似的記載:

減及沃沮、ଶ職,本皆朝鮮之地也。昔武王封某子於朝鮮,罪子 毅以禮義田麗,又制八條之敬,其人終不相遽,無門戶之間,婦 人貞信,飲食以篷至。其後四十餘世,至朝鮮侯準,自稱至。漢 初大龍,燕、齊、趙人往遊地者數萬口。而燕人衛滿擊破準,而 自至朝鮮。(1)

此文後段記載另一位曾在朝鮮親王的華夏「英雄祖先」、衞滿。 東南邊疆 對於春秋時期據於循夏寅南邊緣的吳國、《史記》中 對其統治家族之超額有如下記載。吳太伯是周太王的艮子。他的弟弟 等歷很賢能、又有很緣出的兒子經昌。周太王想把帝位傳給季歷以及 昌。在位在倪子—國弟弟仲雍、二人知道父親的心意,於是便繼國邊 春野紅南荊蠻的地方。本書第二章曾引逃這段文本;1。「便於此較、 分析,我將《史記》這段原文再引述如下:

吳太伯, 太伯弟仲雍, 皆問太王之子而王季歷之兄也。率歷賢而 有聖予昌, 太王欲立李歷以及昌。於是太伯、仲維二人乃壽新 豐, 文身、斷髮, 示不可用, 以避季歷, 季歷果立, 是為王季, 而昌為文王。太伯之壽前豐, 自號句吳, 新蠻義之, 從而歸之千 發蒙, 走為吳太伯。(5) 根據此文·本地蠻夷很佩服太伯謙讓的義行·因此都翻顧他·擁 他為王。太伯便在此立國為吳。值得主意的是、此敘事中並未提及他 為本地帶來文明教化,相反的,卻提及他與其弟仲確從蠻夷之俗·文 身、紋身)、斷壁,以示不辭的決心。

西南邊疆 漢代「南中」地區、據〈史記〉記載當地人群「極敏 繁多」,其生計、聚落、文化有相當大的差異。其中,最大也是較文 明的邦趨便是「滇」。《史記》與《漢書》中都提到,楚威王在应時 (公元前339—329年),楚國的一位將領、莊鵝,受命往南方征伐。他 。直打到滇池、正傳備要回楚國時,他的母國卻受到秦國攻擊,也 因此截斷他的母路。莊鵝便留下來,在此建立真國,成了當地的王。 他與醫下門機服的,順從上著習俗,以治理當地人民。《史記》相關 記載如下:

始趙威王時,使將军莊騎將兵循江上,略巴、黔中以西。莊騎 者,故趙莊王苗裔也。躡至滇池、方三百里,晉平地、肥鏡數千 里,以兵威定屬楚。敬麟報,會泰擊擊楚巴、黔中郡,進憲不 遞。因選,以其取至滇。變服從其俗,以長之。(6)

《後漢書》中則稱·楚頃襄王時(公元前298—263年)楚將「莊 豪」伐夜郎;戰後他留任滇池當『本地的王·他的後代世世為滇 王。<sup>[7]</sup>

西北邊疆 對漢代中國人來說,分佈在青藏高原東緣山岳地帶,

<sup>(4) 《</sup>後漢書》85/75·東夷列傳。

<sup>(5) 《</sup>吏記》31/1,吳太伯世家。

<sup>(</sup>a) 《史記》116/56·西南夷列傳。

<sup>(7) (</sup>後漢書) 86/76: 南樹西南義列傳。

由青海河漁(指費河上辦及其支流滬水一帶)及於四川西部的西北方 及西方吳族,是非常野蠻而落後的人群,他們分成許多大小部落,穢 族繁雜,因此中國人只能以羌、氐、夷等族號來泛稱這些吳族。其中 被稱作「羌」的人群,《後漢書》之〈西羌傳〉中有一段關於其族潔 的記載:

西是之本出自三苗,基坡之别也。其鹽近南岳。及錄流四函,換 之三意,河關之西南是地是也。濱於陽支,至乎河首,隸純平 聖。(1)

根據此記載,西発之祖為中國古代四凶之一的「三苗」,是義姓 部族的一別支。他的國度原來是在鄰近南岳(約指的是長江中游一 帶)的地方,後來中國的英雄聖王舜帝打敗並流放四凶,於是三苗也 被超流亡對黃河上游的三危之地。道說明所有羌人的族源。然後此文 獻轉而叙述「戊人」的歷史。記錄他們如何受中原華夏國家與泰的征 伐一而心西越過开水、隴山,進入黃河上游及湟水地區(河湟)。而 後,《後漢書》記載河湟西羌名「蒙茵」家族的起源:

光無弋泉劍者。泰屬公時為泰所約載,以為效隸。不知景劍何戒 之別也。後得亡歸,而泰人追之愈、藏於巖穴中得免。羌人云, 爰劍初藏穴中,泰人變之,有景象如虎,為其蔽火,得以不死。 既出,又與剿女遇於野,退成夫婦。女恥其歌,被變覆面,羌人 因以為俗。遂係亡人三河間。讃羌見爰劍被變不死,怪其神,共 此貌稱,羌人祖先「無弋爰釗」原是一個戎人,在秦國為奴。有 一天他祿機逃亡,秦兵追得舍了,他便擊在藏穴中。據錄,當時秦兵 放火堪他,但洞中出现虎影為他指住火。出洞後,他與一受制為之門。 的女子成婚,繼續流亡到黃河上游與流水之間。這兒的羌人見無弋爰 劍術火燒不死,便把他當作是帥,共同敬奉他為王。河後地區羌人原 來下曉農藥,以打獲為生。爰劍教他們如何種田、養牲香,更因此得 對人民的等較,他的後代分玄便是諸羌部落的搴鹤家族。

這歷史又提到一位無弋髮創之係,名為「印」。在泰獻公西征 時,「印」率領部落南遷,從此與黃河上游及湟水流域的羌人斷了來 往,其女如下:

(印) 畏秦之威、辯其雅人附落而南,出賜支河当西数千里、與 眾是絕遺,不復交通。其懷予孫分別,各自為種、任隨所之。成 為電牛種,越籌先是也;或為白馬種,廣漠先是也;或為參強 種,或都先是也。100

因此「卯」在此文本中,又是另一個「英雄組先」,他是漢晉時 人觀念中,越巂、廣漢、武都附近的髦牛種、白馬賴、參級種羌人之 始組;該族群的位置在河湟之南的青藏高原東綠,由甘南經川西到雲 廢北部。

畏事之,推以為豪。河湟間少五穀,多禽歌,以射嶽為事。爰劍 教之以田畜,遂見敬信。(<sup>(3)</sup>

<sup>(9)</sup> 同前。

<sup>.(0)</sup> 四前。

<sup>(</sup>B) (後漢書) 87/77·西羌傳。

漢代以來的中國史家,大多皆相信以上配載是歷史事實:他們所等論、等據的不過是些枝節問題而已。然而在上述這些「歷史」文本中,明顯存在一些異例、斷裂與矛盾之處。如由文本分析角度,我們無須爭論以上「英雄從邊配」敘事是否為曾發生的「歷史事實」。任何人物、事件之存在與發生,都不一定被記錄、保存在社會歷史記憶中。人們在其社會敘事文化傳統所鑑含的歷史心性、文類與模式化情統之專引下,以及個人及其認同群體之利益與情談決揮下,選擇重要的人物、事件與其它特號,循著這些敘事文化中的範式將它門對級、安排成歷史敘事。因此,我認為以上「英雄從邊別、敘事中更值得我們重視的是,這些又生害寫里有些類似的範式比情能;這些情節,也有與之相應的社會情境。以下我分析這些文本敘事中的情節、符號及其實證。

## 「英雄徙邊記」文本分析

首先・這些文本之共同情節為:一個英雄流落到邊遠戰國、然後 他成為本地土著的統治者及開化者,其後裔也世世在本地為王。如果 我們仔細分析獨能發現,這些「歷史」中的「英雄祖先」都是失败者 或受挫者——亡國的版王子與楚國將軍,不得職承王位的周王子,被 中國之英雄祖先「舞帝,驅逐的壓人,以及秦人的途级等等。這些 「失政英雄」所至的空間,都是野鹭、落後、不開化的邊緣空間(在 華夏作者心目中)。無論如何,這些「失敗英雄」和為各方邊緣之皆 帶攻文明,或者為了統治。他們自身戰從本地之俗。如此的情節化效 事,所強調的仍是與英雄組代智關的血緣、空間與二者之延續;這也 是我在的面所稱的,「李雄相至歷史心性」產物。這些「失敗或失態 的英雄」,卻能成為複單各方邊緣之統治家族始祖,此也隱喻了相對 於「中國」與「華夏」,這些空間及人群的邊緣性,

其次,雖有類似的敘事情節,但構成敘事的主要符號各有其應喻,在這些敘事中,到東北方朝鮮去的是一位商王子,到東南方吳國 去的是阁王子,到東國去的英雄是一位楚國將軍:雖稱是「雜莊王」,的苗裔,但究竟不是王子,在漢代人觀念中,「楚人」已是華夏邊緣,自不能與商、周等中原華夏相比;「將軍」之身分隱喻也無法與「王子」相比疑。更何況在部分戰國時期帶夏文獻中,「莊齡、並是一位楚之大盜或亂國者,如《餘非子》中記載,莊雖為盜於楚之境內,而官吏不能禁,《荀子》稱,莊雖與海邊國分憂。(12)

<sup>·1</sup>D 看去、這些文本故事中有些因素,足以顯示其虛構性、無論是英太伯、莫予戒無气爰 创、都以他們的施行或神蹟、號服土著而成為當地的王。他們完重以何種語言與土著博 进、以及為何主苦害能為这種拖行或神蹟所感動,這都是文本中不合理的異例,又如、 菓子邊於朝鮮尚不太違。莊騰出征到溝池也遷可信,但吳太伯由陕而奔通到江縣之南, 以及「三笛」及無气爰劍由華南、華北莽遊到景河上游。他們何預以及為何絕作如此是 距離遺徙。也都是文本中不易理解之處。在莊蹻的例子中,阻斷莊鴻歸路的史事,兼昭 襄王伐楚是在西元前277年;這時到楚威王的時代至少還差五十二年。晚出的文獻《後 夏吉》似乎有意躬這個英雄從邊事件往後修正到楚頃襄王的時代,以使之合理化,但如 此更反映這段歷史的虛雜性。《史記》與《漢書》中對蔡碼王漢的記擬,在年代上有許 多矛盾之處 · 從前寺釋《史記》 · 《漢書》 的學者早有發現;見王先繼 · 〈後漢書集 解》86/76、引脚堰《通志》。在吴太佑的例子中、《史記》在前返故事後、記載下吳 **文伯的接裔世系;这偶世系中,顯然是由兩種不同命名形式的系譜楊成——最早的四代** 人名中都有伯、仲、叔、李等稱號,這是問人約命名習俗;此後到嘉夢共十五代,證王 的名字都與這用人命名質公無關。這顯然是解一個用人猶系記憶,安置在當此领導家旅 屋有罐系之上的结果。考古餍掘也證明,此用時實雜一帶有美技之失(类)購;太伯折 **奔之关應為此。** 

<sup>(12) 《</sup>韓非子》稿:「莊躡為盜於境內·而更不能崇。此效之無也」(7/21·喻者):《荀

無論是來自建或中原,無論是「特單」或「壬子」,這些「英雄」都被演代中國史家觀為華夏報先。與之相對的,歷史執事中到西北羌人地區去的,卻是一位戌人逃放(無弋爰領),以及一位以預的異類(三苗);他們與華夏唯一的聯繫是,他們為「姜姓之別」,由於在華軍之主流歷史論述中,姜姓於帝是黃帝的手下敗將,因此視之為「姜姓之別」,仍哪喻著他們是被打敗而受逐於邊境的人群,總而置之。透過這些「英雄」血緣符號,以上文本書寫者表達他們心目中下回的四方邊緣人群每樣一一與華夏血緣積短的,是東南與東上邊接上,與華夏血緣相應的是两後邊緣人群;與華夏血緣關係的是西

第三。如《史配》、《漢書》對其他各方人群(如秦、楚、越、 獨等等)的書寫。樣,此「歷史,敘述的是該地統治隋層的組誕。而 非「所有人,之祖源。也就是說,無論是說明這些「華夏邊緣」之人 與空間的華質性或變夷性、都藉著其者長的血緣來表述。然而、例外 而又較特殊的理《後漢書》中有關西羌的叙事。終之載所描述的,西 羌、血緣、較其它三力的例子為複雜。事實上,作者敘述了三額血緣 「起返」。西羌一般民眾之血緣起於「三亩」。自秦地西臺的沒人 「點泛髮劍,又成為一個血緣起點,其後裔為漢晉各內遠先人豪店家 族、最後、在此藥齒群體中,無弋髮劍的後代「印」又成為一個血緣 起點,他的核代是可鳴以南青鐵溫原來緣之語光聚值。如此叙事中, 除了「血緣,與「空間」的起源與轉移外,起源與轉移之「時間」成 為重要的叙事符起。藉此文本,華夏作者在「西羌」內部劃分原始士 蓄(三苗之後)與外來的關化者(無亡髮劍之後)・或被統治者(三 苗之後)與統治者(無弋髮劍之後)・同時也在各地域羌人閒區分主 餘(河過之差)與分支(西南吳之差)。

第四、在何關等愛達綠人群之「文化」及其與「英雄祖先」的關係上。 英達徒邊記, 二草受作者門度 目兩組下面。次事行成 是, 如、廣壽) 網管子任朝經教民傳播教化,如、後養書) 網框、受 缴教民且繼、皆指此 英雄相先, 马本地帶宋之明, 另一種叙事主是,如《史記》稱太伯「文身、斷繫」以示居此不歸的決心,如《漢書》稱莊縣「變服從其俗」以便統治當地之人。此兩種敘事, 的者表述當的其就當此文明因素皆來自於華夏、或蔡夏邊緣之戎,後者則表述當的其十善上層文化仍與釋夏有別。

總而言之,這些數事符號及其間差異,表現了當時中國人對這些 地區人群、社會之「異類性」(the sense of othermess)的主觀看去; 這是產生這些敘事的主要社會情境。我在〈華夏邊緣〉一書中,曾設 明漢代中國人對四方「吳己」的異額或是有等差的。行農業、定居且 在階序化社會中的人群,如朝鮮、吳國與寬顯,是他們跟中較文明的 人群。如西差那樣行遊牧或半遊牧。且部落分立缺乏中央化、階序化 政治域權例人群。由於中國人都認不行農業與「無名」的人群,因此 他們任漢代中國人心目中便職得特別對豐。(11)

這些敘事所應含的另一個「情境」,或本相,則是漢代中國人的 「我族中心主義」。此觀念更簡單的蘊藏於「中國」此一我許概念中 ——中國人認為「我群」是在四方野蠻人環繞下的文明核心。如果一

子)也說載:「莊頭起,整分而為三四,是直無堅甲利兵也裁。(15、議兵)。

<sup>(</sup>ii) 王明珂· (華夏邊緣)· 質 289-319·

方人辭莊會不如此答後、野蠻,華曼便認為他們可能是一華曼迫先的 後裔。「一個中國去的失敗英雄」能夠成為上著的E、並為他們帶來 文明——透透這樣的故事,漢代中國人強調自身的文化與文明核心地 位。以及強調四方在空間、血緣與文明上的邊緣性。人類學者歐伯部 斯克爾(Gananath Obeyesekere)曾指出,西方文化中有一種「神話模 式」——認為西方文明世界的人到遠方異關,常然當地上著奉為神或 至。此中此生者不這個「神話模式」並非歐美世界所獨有,而是許多具 文化或族群中心主義(cultural or ethnic centralism)的「文明」世界所 生有。

「神話模式」不斷產生新的「神話」、「歷史」,以及歷史。漢 晉中國文獻中對太伯、莊曆、第千、無亡及劍與二苗等人之記載,皆 安越書寫書心目中各職不同的華夏邊界。「英雄建邊記」不只是一體 文獻記載;透過王史之輔的書寫。它時范逾时是華夏核」觀點對其四 筋的空間與血線想像,以上所鄰的四戶鄉夏邊緣,在漢晉時與華夏有 不同的關係:相稱「英雄從邊紀」記憶,或肯定,確認當前的華夏族 詳邊緣,或期份類乘或或變此華夏邊緣。

東北方定居、行農業,在漢晉中國人看來有禮儀法度的人群,這 是當時中國人希望模糊化或消弭的華夏族群邊界;中國史家希望以 「箕子王朝鲜」記憶,將本地人納入華夏之域內。故《漢書》中稱: 「然東夷天性柔順,吳於三方之外,故孔子悼道不行,殼浮於海,欽 居九夷,有以也夫!」顯示在各方「異類」中,《漢書》作者特別推 崇東北邊繼人群的文明教化。事實上, 西漢中國營在本地區設都, 葉 子故事被記載於該書(地理 岳)中, 也顯示本地被納入華夏政治流籍 空間後, 德夏歷史書寫書也希望在四緣與教化上本地成為華夏之城, 其人成為華夏之人。然而華夏帝國在此的統治一直不甚穩定。因此 「寬子奔朝鮮」歷史記憶, 在某一方面來說, 表達華夏對此邊緣之地 與人的「華夏化」企圖與期望。

東南方定居、行農業的吳地之人、其社會上層自春秋時期以來與 華夏往來密切,頗曉華夏禮樂,也是當時中國人希盆模糊化的ģ夏族 群邊界;中國史家以「太伯奔吳」記憶、將本地人納人轉夏之城中。 事實上,可能在春秋晚期,諸夏的上層人物便已相倡吳國君長家族為 周太伯的後代,吳國也在此時極入華夏的政治圈中。經過戰億與李 代,本地一直在華夏化的楚、秦政權統治下。在秦漢時本地且為華夏 帝國之部縣,其社會上層早已習於華夏文化。因此,對漢晉時之華夏 與東吳之人來說,講述「太伯奔吳」故事只是複進。個無可置疑的 「野生華寶」。

西南漢與夜郎之屬民,行定居農業,但也有行游獵、游耕者,其 民間與統治上醫之之化營倍與中國相去較遠;漢會中國史家。, 在設 王演,來說明此地統治者為華夏之裔。一個楚國將領相較於商、周王 子(簑子、太伯)來說是較邊緣的華夏,因此被莊蹻後裔統治的「西 南夷」, 在華夏眼中其邊緣性、異類性當然甚於東南吳人,也甚於東 北之貊人或朝鮮之人。西南的真國與西南夷,漢晉時大多在華夏的統 治外。對華夏而言,「莊嫡王漢,記憶使他們認為本地一些「大姓」 可能為非觀之後。

最後・西北方的遊牧或半遊牧人群・其部落組織在中國人看來便

<sup>(14)</sup> Gananath Obeyesckere, The Apotheoris of Captain Cook: European Mythmaking in the Pacific (Princeton: Princeton University Press, 1992), 8-11.

「英雄徙邊記」之文本敘事內容,反映藥夏心目中不同的「華夏 邊線」,影響車夏與這些邊緣人群之互動,並因此在歷史上遊成不同 的「華夏邊緣」雖化。這便是我所稱的,「神話模式」能不斷產生新 的「神話」、「歷史」及歷史。

不僅如此,「英雄從邊記」中所蕴含的故事符號——如太伯奔於 句吳後「文身、被髮」,如箕子故事中開箕子教其民以贖袭,因此其 民「無門戶之閉,婦人貞信不淫辟」——成為一蘊社會記憶刻記。一 糟別他者的文化符號。使得漢晉至於中古的華夏常認為吳越為南豐景 俗之地,而朝鮮則為時鐵之邦、事實上,沒有任何考占與可靠的文獻 證據。可說明漢晉時朝鮮文化高於東吳文化。不僅是如此的文化描 遠。正史中的一些人名、地名,如獨史中的「蠶養」,西発所居的 「三危」,許表述的偏遠、異類,有時都成為關鍵之記憶符號,刻版化 或數律化人們的歷史知識理性。

## 「英雄徙邊記」與華夏邊緣

以上四則「英継後邊記」敘事,是中國歷史記憶中許多此類敘事 的一部分。它們有時被準夏忽略,但仍潛藏在文獻記憶之中:有時此 記憶徐襲夏瞻起,以支持舉夏對某方華夏邊緣的情感、意圖及作為,

<sup>(15) 《</sup>新唐書》91/16、温彦博。

<sup>[16] 〈</sup>新唐書〉100/25·裴經。 [17] 《宋史》487/246·高麗。

於中國空間與皿緣之中:這樣的書寫幾乎為歷代中國正史的典籤敘 事。

簑子奔於朝鲜並以八條律法教化本地人之記憶,也讓後世中國人 認為,相對於其它各方蠻夷來說。朝鮮是個禮儀之邦、君子之國。如 《隋書》記載「今遠車諸國、或衣服參亞是之客,或飲食有俎豆之 醫:好尚經衡,愛樂文史……非先哲之遺風,其孰能致於斯也?」遠 捷的記載,史不絕書。無論如何,中國繼勢力將朝鲜半島北部納入中 國政治統轄範圍內,但終究大多失敗。或許華夏眼中所見「重獨儀教 化的君子之國。,正是朝鲜一直抗拒被納入華夏的根本原因。「禮 懷、教化」是社會高度階序化(stratification)、政右權力集中化 (centralization)的表徵。漢人所見朝鮮之車禮領教化,正說明本地 在中國憲代時期已形成自身的階序化,集中化政權體系,或幾個這樣 的體系並存。這樣的本土社會,自然不易接受另一政治體系的介入, 同時相有能力是來與華髮相抗語。

在東南的吳國方面,春秋末期,東南的吳國與越國曜起於長江下 遼,並與中原諸夏之國往來密切。由於吳、越兩國的長期敵對,使得 雙方都需務外來政治力量與人才來對付敵手。吳國曾盛納宋國的與 臺,楚國的巫臣、伍予胥等來自較華夏化地區之才像、以求國富兵強 之道。吳國與中原及楚之長期密切往來,以及此時吳國上層社會的華 夏化,也由吳上壽夢之上子季札身上得到印證,據《左傳》及《史 記》等文獻記載,季札曾問邀魯、齊、鄭、衡、香、徐等國,在此期 問,他到處表現其熟知華夏舉別典故與合於華夏禮儀的言行。由許多 先秦文獻香來,此時與國生智自級和世被當時部分華夏經為是極姓之 獨。如《國語》所載閱王與吳國之君的政治對話,文中周王稱吳君為 「伯父」,吳君也稱語嫁姓國為「兄弟之國」。(即還此都顯示,至少在《石傳》、《國語》等書著成的戰國時代或更早,中原華更已相信 吳國子客為此後與文化上的華夏了。中原華夏此時顯希猛東南的吳國 能從後方對抗,牽制聲圖,以減減楚國向北擴張為中原諸夏帶來的壓 力。自然,將吳國納該「請夏兄弟」有利於此種結合。還可能是中原 諸夏知識濟英相信其歷史記憶中「太伯」所奔之地為東南「吳」地。 諸因此乘東南「母吳」玉室為「周之子孫」的主要背景。

後來、吳國鄉於超國、而起又為楚所滅。在戰國時吳、戲都是墊 地、在華麗鄉夷楚及其南方領域之民的情況下。前費」選一過去等 夏用來稱楚人的詞。也被用來稱吳越之民。無論如何。秦克楚及統一 中國之後、吳地成為奉帝國的一個都一一會稽郡。到丁黃代·本地德 固的成為漢帝國之一部分、吳地知識竇英也漸能剛身於華夏主流群醫 之內、漢初司馬遷所書《史記》中,春秋吳國立國君家族為「太伯 後確此一歷史記憶熱確定:並且、《吳太伯世家》為《史記》中「世 家」的首寫、透過《史記》之正史文類力量、此歷史記憶得到知識權 力的支持,即使漢未二國分立,孫權在乘吳維至其獨立朝廷 家仍為本時期史事撰正安(下國志》。陳壽《三國志》之撰寫,在 「空間,與「政權」上以黃河流域的魏為核心,在「血緣」上又以劉 氏之獨為正統,更強化了東吳為中國之邊緣、部分此一歷史意象。

「太伯奔吳」記憶中,太伯「文身、被髮」以統治本地。此記憶 顯示至少由戰國以來,江南地方民俗在北方華夏看來是相當「異類」 的。因此在發化「太伯記憶」及華夏之数的同時,華夏也努力消弭本

<sup>[18] 《</sup>谢語》19 · 桑語。

在西南方面、秦統 ·中國的 · 已開 「 五尺道 , 進入豐南北部 · 西 : 漢初 · 承雙亂之後 · 尚未有餘力往西南地區發展 。 但獨善藥夏移民大量進入巴蜀 ,以及巴蜀的華夏化 · 「南中 , 成為滿代巴蜀商 · 胃溶安 高的天堂 。 漢武帝帝 · 中國希望由此通往大夏 · 天竺 · 因此在公元前 一三五至 · 三〇年左右 · 派軍隊進入聲南地區打敗演 · 夜郎等之上要 本地或力 · 中國在這兒建立越屬 · 沈黎 · 汶山 · 武都等那 · 並将滇國 · 夜郎納入漢帝國的益州郡 · 处时约為公元前 · 〇九年 · 此後在西漢政府 · 募奪民田南夷 , 之殖民政策下,許多巴蜀等地之大姓家族往南發展 ,他們可能成為魏晉兩北朝時諸 「 南中 , 大姓的 · 部分 · 漢末 以來 · 中國內部職亂 · 難有餘力釐固其對 「 南中 , 的統治 · 然而 · 三 閻時期的劉璜。為了與北方曹敬及東方孫吳抗衛,曾多次出兵兩方據

張資源。諸葛亮五月渡爐、深入不毛,便是其中主要的一次軍事行動。後來在中國南北朝時期。南朝各代雖然仍保有南方州郡的建置。 但實際上「南中,各州郡民官多無法到任管轄。倒是。由漢代以來終 往南方的一些華夏「大姓」家族、建立自身的勢力,在地方上成為學 足報重的勢力。

「莊鑛王濱、紀憶・在漢晉時不斷出現在華夏歷史記憶中。司馬 選所著 快記》對"西南夷」人群有相當深入描述,可見在當時(公 元前100年左右),中國人對「南中」或"西南夷 邊羅育些了解, 然而關於這些「西南夷。的歷史起源,他所引述的仍只是「莊陽王 讓」之說。司馬퓇之幾的漢晉時期中國史家,一方面治醫(或抄醫、 司馬퓇對西南各族群的文化與生業描述,另一方面,他們仍確述「莊 選託法」故事。

晉代常練所著《蘇陽國志》・對「席中」或「西南夷」漫疆有更深入的描述。《華陽國志》有一卷為〈南中志〉、敘述約當今雲南、費州等地之風俗、民情、政事與歷史、傳說。在此一文獻中、常緣也 季纂《史記》、《溪書》之相關記載、敘述「楚莊王苗裔」莊撰如何 成為張王之事。在本書中,他也記載演代以來本地上著及諧「大姓」對中國之叛服,以及中國多次出兵此地之始末。這些大姓,東漢、魏曾南北朝時期在「南中」各地方愈來愈具勢力。為諸葛亮所致的連闡、孟獲等,便是當地著名「大姓」領袖。雖然中國難以有效抗治本地、便便字在南部崛起之前,「莊蝎王浪」皆在本地大姓家族開於為一種被假傷的祖源記憶,許多大姓家族都自稱為莊鏡之爺。對華夏而言、「莊蝎王旗,且改變服飾以統治点國。此記憶也合理化他們所見一本地大姓貴族雖為莊賴之後,但早已十卷化了。

<sup>(19) 《</sup>舊唐書》89/39, 款仁傑。

GOI 許高·《建康實錄》。中國野史集成。一(成都:巴蜀書社,1993)。

在西北方面,青藏高原東錄與甘肅西北部的部落人群,在黃代以後參接擊更輕為「三苗」的後代。因此被排除在「華夏」之外。「萎姓,以及「無戈爰劍」記憶,在後世中國又獻中很少與「羌、聯幣在一起。然而「三苗之裔」卻不斷被華夏用來指稱西北方的青藏高原邊緣部族,如《魏書》轉,「宣告光善,其先蓋三苗之胤、圖跡,與庸、蜀、徵、盧等八國從武王城商。漢有元零、鴻當等,世為盧東。中即領似記賦也見於《周書》、《北史》、《稱書》等。唐代以後、由於吐黃興起、擊夏、自甲的「羌」人範疇萎縮,以「三苗之裔,指稱西北部族的敘事不逐漸肯失於正史記載中。

華夏對此方人群的態度與作為,也受「三苗之裔」記憶的影響。 如後世中國作者常規及「舜有三苗之征」。此數率之寓意在於、雖然 望上以德數來化脫遠及、但對某些說明的族群雖是兩要加以征伐。中 國也的確經潛征伐西北方的容昌、萬項等羌人部族。「舜有三苗之 征」不只被擊夏用來說明「羌人」之兇頭、及合理化華夏對他們的征 伐、也被華夏用於其他與中國乌酸的邊裔之國與部族,如朝鮮與吳 等、1221

由後漢至魏晉南北朝, 許多羌人豪奋舉族移入關中地區, 這些移 人陝西渭水流域的「羌人」, 在接觸中國歷史記憶後, 不自稱是「三 苗」或「無弋爰劍」後代, 而皆宣稱自身是黃帝後裔。如南安赤亭的 姚氏家族,中國文獻稱此家族是「有處氏之苗裔」。○□陽中鉗耳家族 是充入絕姓,據 惭歌頌其祖的碑文〈隋鉗耳昌清德頌〉記載,此家 族祖頌為「本周王子告之後、避地西戎、世為者長」。○□這應是該家 族自我宣稱的祖源。另,獨中光人避姓、藏姓家族、根釋文獻配載也 們自稱是夏后氏之後。○□無論是高陽夭、夏后氏或陽王子晉之後、部 是中國文獻所載之黃帝後裔、這些進、關中的「充人」大姓家族、早 已熟悉中國處恰生而與典籍記憶、他們應知道文獻中有羌人為「姜姓 之別」以及「姜姓炎帝」這樣的記憶。因此自稱黃帝之後、而非姜姓 炎帝之後、這哪是「個有其意關的選擇性記憶。主要原因是,「姜姓 炎帝之後、這哪是「個有其意關的選擇性記憶。主要原因是,「姜姓 炎帝、此時仍為不甚光彩的美麗祖源、在後面我將說明,要到唐代, 不有許多安康以籌辦「参音」而成為華質。

還, 爺中我說明,在「英雄祖先歷史心性」下, 華夏不且嚴整在「黃帝之商」這樣的英雄祖先記憶中, 也認為其周邊人群各處於其「英雄祖先」, 事實上, 由這些我稱之為「英雄也邊紀」, 的敘事看來, 它們表現的是議首事更對於「我群, 四方邊緣的典範記憶與想像。親之為一些「典範記憶」是由於, 這些「英雄從邊紀」, 敘事都出現於「正史」之中, 而「正史」在漢代以來已成為華夏之正統、典範歷史記憶。親之為「樂範記憶」, 也表示, 不一定所有的單質對漢, 與 羌與朝鲜等地之人皆有類似的記憶與看法。但既為一種核心, 無額 歷史記憶、它們便逐溪影響卷夏權力核心(帝國)對此四方人群的情歷史記憶、它們便逐溪影響卷夏權力核心(帝國)對此四方人群的情歷史記憶、它們便逐溪影響卷夏權力核心(帝國)對此四方人群的情

<sup>(21) (</sup>魏書) 101/89·宕昌羌。

<sup>(23)</sup> 如,廣代賀道亮在《大唐平百濟陽畔經》之文中、稿「四嶷構近,三哲已錄」;見《全 廣文》200、太如縣督時的半站在(清後吳庭)中,也看:據庭有污水之後,舜有三苗 之報,之雜;貝《全上五代養星]顯示如文》今晉文,41。

<sup>(23) 《</sup>音書》116/16、統仲弋。

<sup>[24]</sup> 馬長喜。《碑稿所見前奏至隋初的關中征談》(北京:中華書局·1985),頁 82。 [25] 吳世繼、《晉書稱注》116/16、引、《元和花纂》。

歐、穩度與作為。譬如、對於「太伯」與「第子」所幹的東吳與朝 鲜,漢晉中國一直努力將之納入帝國體系內,雖然在朝鮮方面並不成 功。對於「莊輔」所奔之濱、中國只努力關潔本地接王、大姓、並不 希望耗費太多力量任本地設郡管轄其民。在西北羌人方面,因祝本地 人群為「三笛」之後、中國的主要政策便是驅逐與征伐、如此、歷史 中人們的「行動」與因此造成的「事件」也成為一種「表徵」,此 「表徵」與歷史記憶之文本化表徵(如英雄能遇記敘事)相同,皆產 生於一些社會現實「本相」(華夏對四方邊緣人群的態度),也強化 化 下本相。

然而這並不是說,歷史永遠循著「歷史」所確構的模式進行, 「典範歷史」在一人群內部不是唯一的「歷史」;因社會內部有許多 利益關係衝突的個人與次群體、「與範歷史」經常受爭論及被修飾。 以「英雄健邊記」來說,被描述者主要是「華夏邊緣」人群,因而此 「無鍵性邊東」在朝鮮、吳、漢等地受到人們的討論與爭議,或受到一些在 華夏曾來非典範的歷史(如詞點)之挑戰。這是下一章的主題。

#### 第六章

# 反思英雄徙邊記: 朝鮮與東吳

由讓代或更早以來、奪夏挟其「英雄從邊記」及其它歷史記憶與 各方邊緣人群互動。在此期間,華夏與 F也曾接觸到 其邊緣各方人群 之本上候群起聯記憶。有些學變正史作者,如《後漢書》作者信雕。 將亦們記載在正史之中。由於任華夏之歷史敘事文化下,這些族群起 聯亦對等被認為多帶有神異色彩,危聯還因此飽受中顯後世史家的批 報。(1)

無論如何。在漢代華夏帝國及其周邊地區,蒂夏文字書寫體系在 各地社會上層形成一種強勢的社會記憶線介。其產生的文字記憶。至 少在各地之統治階隱與貴族社會中。也成為廣布而具相當權威性的社 會記憶。在選其中,由於正史與華夏帝國有密切關聯,因此其形式與 內強也随帝國的政治文化力量向帝國邊緣傳播。由此角度來看 帝國與其周邊人群的互動,不僅在於政治、經濟方面敘們所無知的一 些「事件」。也在於社會歷史記憶的交流、經濟交互作用、並在各個 華夏邊緣社會流成深淺不同的影響與變化。也就是說。一方面,在各 自歷史記憶所置遠的「邊緣」或「異己」概念下,華夏與其邊緣人群

<sup>(1)</sup> 見割如機之《史隱》·書事。其文麟、「范畴得錄眾書,裁或漢典、觀案所取、顕有寺工。至於方術寫及皆變夷條,乃録王壽、左應、應君、整飾,言惟迁與、事多跪趙,可謂其五之取,由至之站。。

展開政治、經濟互動、產生各種事件、並造成雙方之政治與社會變遷。另一方面、在此過程中雙方都得以接觸並獲得對方之社會歷史記憶,界定它們是「歷史」或「神話」,經選擇、採借、修飾後納入自身的社會記憶體系之中,如此造成本上歷史記慮變化——此變化也多少改變本牌體的族群本質與族群邊緣。

這兩方面的變化,一是情境,一是文本,兩者相輔相成。在此以及下一章中我要說明的便是,演代以後至明清,前述華夏四方邊緣人群如何回應華夏文字記憶中的英雄從邊記「歷史」,以及有顯本地起調的「賴語」。由於所述時間長、範圍廣、資料多,在此不可能討論所有的相關「文本」,如正史、方志、族譜等等、來分析華夏及其邊緣人群社會之雙向五動「懷據。

## 反思性 (reflexivity)

在與專夏的政治、經濟互動中,四方華夏邊緣人群如何回鄉華夏歷史記憶、特別是相關的「英雄從邊記」記憶?在這樣的討論中,「回應」有各種不同的意識,或者我們該用不同的詞彙來區分它們。「回應」可以如聲音往空谷中的反響,它複製遊與出同樣或有途扭曲的聲音;在英文中它相當於 reflection。如果華夏邊緣人群如此「回應,華夏對他們的歷史記憶,那麼他們也就接受什麼是「歷史」、什麼是「神話」,以及觀「英雄從邊記」為自身的歷史了。多年來在西方人文社會學案傾錄中,還有一個普遍被提及的概念,reflexivity;在中文學發們且賴之為「皮思性」。

西方社會學及人類學者對於「反思性」的理解相當多元、分歧。 布迪厄(Pierre Bourdieu)曾指出三種流行的解釋與用法:「自我學 照」(self-reference),「自我認知」(self-awareness),「故事或 文本的結構性循環複製」(constitutive circularity of accounts or texts)。中在研究對象上體來說,有些學者研究的是「他者」,如人 類學者所輔的上落之「反思性」、另一些學者如用迪厄,則強調對 「研究者,自身及其學與的「反思性」研究。在此我不顧多談有關理 論的問題,在本章之分析中,我傾向於將「反思性」成為人們在自我 認知、在自身所處的計會情壞下、對外來事物、事件、知識、文本的 反思性回應:環懷的反思性回應、界定並重新界定外來事物影響下的 本評體本質。在這樣的研究中,我一方面探索「他者」(古代等要及 其繼本之)如何具反思性的回應,個「歷史」或「神話」,一方面 也看此思想、或我們)所熟知的「歷史」或「神話」,一方面

回到我們的例子,這也就是說、朝鮮、東吳、西羌或西南夷之各 地域人群在與華夏帝國之接觸中,一方面在政治、經濟、社會層面長 生變化而產生等的自我認知(self-awareness),或產生各種介效、互 銀的認知與認同;另一方面,他們也在華夏文字記憶裡選擇適當材 料,以重新認識並詮釋本十歷史記憶,以應和與華夏互動所產生的新 自我認知與認同博獎。所謂「敘事或文本的結構性循環複製」,在此 便是略指「文本、與「情產」關的循環相性。

對於「文本」,我們可以更深入的分析其內部兩種相對因素: 是造成「文本」規律性的歷史心性、文類與情節,一是造成「文本」

<sup>(2)</sup> Pierre Bourdieu and Loic Wacquant, An Invitation to Reflexive Sociology , 36-38.

間差異,同時也消滅改變各種文本規律、範式的文本符號與其組合。 以其對應的「情境」而言。前者所對應的是於要文本作者的社會制度、組織與現實整識形態;後者所對應的是,文本作者自身對而遭人 事的認知、情感及意圖。在討論朝鮮、東吳、西羌或西南夷各地域人 群之「本上歷史」時、我將常提及「我」及「我們」所無知的「歷 史」與歷史心性、文類等等——這也是將「我」及「我們」與為華夏 文化與歷史記憶的創造物。如此將「我」及「我們」之知識與記憶作 每研究分析參解,也是一種對自我的反思性研究。

首先、我們可以反思「歷史、與「神話」區分、廣晉時期華夏史 家不但為四方邊緣族群晉寫其「英雄祖先歷史」、也紀錄他們的「神 話傳說」。對這些「神話」我們可以作另一雜思考:若「英雄祖先歷 史」不一定是史實。而更像是有內在敘事模式的「歷史」、一種在特 定歷史心性、文類與敘事情節下人們對「過去」的思慮與雜博、那麼 是否那些「神話」也是一種「歷史」、產生於我們不熟悉的心性與敘 事情節。因此被我們與為「神話」?

在本章後面的討論中, 我將白實際例子檢討我們所熟知的「歷史, 與「神話」區分懷念。我的主要觀點是,當「神話,與「歷史」 成為普遍的歷史起體與文化結構時, 它們同樣的影響社會運作與歷史 發展。並且,當各方「神話,與「歷史」在人們的社會記憶交流中接 觸,產生配合政治、經濟活動的知識權力衝突與交鋒,於是經常「神 詩,成為「歷史」,或「歷史」,成為「神話」。這樣的過程,在各方 等夏為緣人群對轉夏「英雄從違記」歷史記憶的回應中,都有不同程 度與形式的表現,也造成不同的華夏海緣。

#### 東北邊緣:箕子、朱蒙與檀君

在中國海、魏晉時期,由今遼東到朝鮮半島北部之人群。分為許多大小部族邦國,讓代以火候維整起為是"實子"。之後的初鮮,成 翁、司疆(高句麗、等,應是其中較大的政治群體;有階序化計會與 中央化工權、因此共確變認為是守體儀,有效化的東方君子之國,或 實育時中國曾征服此地,並在此設真番、臨屯、玄英、樂泉等郡。 理郡引來太繼漢移民、於是在政治、經濟、文化等方面都帶來許多中國 比影響。"》東漢之初,高句麗崛起、獨緣江、禪工間各分散部族逐 合併或被吞併。公元三世紀至四世紀,百濟與新羅也在半島南方統合 許多部族而興起。雖然由王維到北魏時,中國仍下斷對高句麗用兵, 並盡力維持機個邊郡之行政。但到了公元四世紀,在高句麗、百濟等 國的類形下,漢晉王朝在此所設的幾個郡終於都被消滅,中國也從此 失數提及應聚、形成的關鍵時期。

隋與唐初,中原政局由分裂而歸於統一後,與高句麗時發生衡 突,唐代中國結合新羅,滅了高句麗、百濟,又在朝鮮半島北部與忠 東之地設「都讓府」管轄。然而由於七世紀以來新羅的北向發展,以 及舊高句麗、百濟之地的反抗,更由於八世紀渤海國崛起於今占林即 北朝鮮、唐代中國的勢力逐漸又退出朝鮮半島,雖然如此、新羅與渤 海國均大量吸收唐代中國女物制度,引入中國與籍、樂問。公元十世

<sup>(3)</sup> 李尚素·《韓國史大觀》·頁33。

紀·新羅養亂·高麗與後百濟兩個新興勢立崛起·半島進入「後三國 時期。在公元十世紀末·高麗統一「朝鲜半島。十四世紀末・全州 季成桂由政變而奪得政權、結束高麗王朝。李建國號朝鲜,史稱「李 氏朝鮮,或朝鮮王朝・此政權。直延續至近代(1910)。

以上是歷史學家們所熟知的「高麗史」或「韓國史」。在這一度 中,我要從一些充滿「神話」的資料中,探索歷史較不為人們所注意 的一面。也就是在歷史過程中,朝鲜半島之人如何建構、選擇他們的 共同配先,以形成今日的大韓民族,對蒂夏來說,這也是以「箕子」 記憶擴張此華夏記同邊緣的失敗過程,任此歷史中最重要的「是一吗。 「事件」,而是人們(歷史書寫者)的情感與意圖。

#### 神話與歷史

中國文字文明及其文化對朝鮮半島的影響,不僅在於漢晉以來本 地知識籌英雲中國文字、典籍,更重要的是他們曾在這些中國與籍記 懷中尋找「我族起源」,並奪中國文字來表達、禮精與傳遞此「起 源、記憶。因此在說明朝鮮半島知識普英如何回應「箕子」歷史記念 前,我們須先介紹、除雞子故事之外,漢晉時期中國史家對此一地域 人群起源的其它敘事。由此我們才能略如,本地知識菁英有多少可遠 複的歷史記憶。

在與朝鮮、夫餘、高句麗等的接觸中,漢晉中顯正史作者們記錄 了一則採自當地的英雄組先故事——有關「東明」或「朱蒙」的記 載,據《後漢書》稱北方有一「索離國」,其王的「個待與有身學」 據說是一股如離蛋大的氣體降到她身上,使她得孕生下「個兒子」下 下令把這嬰兒丟到豬圈、馬槽中,但豬、馬皆保護著他,於是國王讓 這嬰兒仔活下來。這嬰兒便是夫餘的始組「東明」。東明長大後,其 才幹受國王及大臣門的猜忌:東明畏羅受謀害,因而進往也亏 在走 亡途中,他為可水所阻。東明以引拍打水面,於是無難皆爭默;而, 助他過河,他進到夫餘,在此為王。《後漢書》之文如下:

初,北夷索離國王出行,其傳兒於後辦壽。王選,微被之。倚兒 曰: 前見天上有氣大如鄉子來降後, 因以有壽。王囚之,後繼生 男。玉令置於祭軍, 客以口殿爐之, 不死, 復徒於馬蘭, 民亦如 之,王以為神, 乃聽母收養, 名曰東明,東明長而善射, 王忌其 鑑,復欲殺之。東明壽走, 南至掩櫃水, 以今擊水, 魚鼈賢祭浮 水上,東明泉之禪度, 因至夫餘而王之為。(1

這是一則「英雄祖先歷史」,其中有與《史記》中周人和商人之 「英雄祖先歷史」類似的神異敘事。以不同凡俗的神異敘事來記載英 健之誕生及其事功,藉此強化這個記憶並賦予神聖性,這是人們維護 組惠記憶的一個普遍實路。

議督中國史家又記載 "則有關 "高句麗 "的起源故事,內容與此 有些雷同。這故事首先稱 "高句麗且於 「夫餘 ";因此這故事應與的 述夫餘 止祖鄉故事同由 "湖。此故事大意是說 。"河伯之女 "為日所 賜,生了 "卵。王將此郎去給豬、狗、牛、馬,此即都未受侵害。 長 長 野外 去,還有為以 郑翼(凝定。後來此即中生出 一男子,名為朱 蒙。《魏書》的記載如下:

 <sup>(</sup>機漢書) 85/75,東美列傳、《魏略》也記載此故事,見《三國志》魏書 30/30,東美 優、注引(魏略)。

高的麗者, 出於夫餘, 自言先祖朱蒙。朱紫帶河伯女,為夫餘王 附於室中,為日所照,引身迎之,日影又遂。既而有學,生一 卵,大加五升。夫餘王乘之與史,大不食,最之與豕,果又不 會,最之於路,牛馬迎之。後衰之野,眾為以毛訪之。夫餘王副 刻之。不能破,遂還其母。其母以物裏之,置於緩處,有一男破 輕而出。及其長也,字之曰朱蒙,其俗言「未變」者,善科也。 夫餘人以朱雲非人所生,稱有異志,清除之....。朱蒙乃與為 引、烏進等二人,養夫餘,東南走,中遂遇一大水,滋濟無果, 大統人,也之盖急。朱蒙告水曰:「我是日子,河伯外縣,今日逃 走,進兵垂及,如何得濟?」於是無蓋並淨,為之成衡,朱蒙召 及,無數乃解,追附不得遠。朱蒙護至普述水,遇見三人,其一 人若在水,一人茶納衣,一人茶水溢衣,與朱蒙至此升骨城、遂 居為,號口高句麗,因以為氏高,均

如這段文本之始所載,高句麗人「自稱」他們的先祖為朱蒙;10 其數事內容中的人名、地名,大多不見於中國文獻記憶。在用詞與內 各上它可能受到中國轉譯者的終飾與暗翻,但基本上這德是 門母北 方突餘。高句麗等地人群敘述「我群」血緣、空問超讓的「模基歷 史」。值得注意的是。它有一內在「範式」與前述中國各種「英雄健 造起」相符:「個受挫或被逐的英雄,逃往追方,而改為此一方人群 的祖先。不同的是,前或中國各種「英雄性邊起」成的都是邊緣人群 或異幾種後。考此故事出於高句麗上族、則此敘事之主體為高句麗; 這是高句職之「我族,歷史·而非「邊緣異族」的歷史·無論如何· 它是「英雄征程記」模式化敘事情節的產物。由更深層的結構來說一 它也是「英雄祖兒歷史心性」產物。

以上《魏書》有關高句麗祖讀的敘事中,亦有與《史記》所裁「周人起源」類似的情節。如稱,後來生出朱蒙的朋披棄夜、牛、馬不侵害它、又有馬以羽毛保護它;此與《史記》中嬰兒「后稷」丧棄;「馬、牛造書皆辭不暖……飛鳥以其翼覆禽之,的書寫如由一轍。這可能是文本作者,或轉譯者,受《史記》、《詩經》之故事、答影響而亦加的情節。仍然而以這有蔣「朱蒙」的整篇文獻來我,三不一定是受中國「英雄祖先歷史心性」與相關「模式化敘事情節」是響而生的文本。許多世界其他文明的歷史記憶都可以證明,「英雄改善是一樣或「允款事情節」,英雄遊徑記」、「英雄连是一樣或「允款事情節」,其述征程記」或「英雄主人服史心性。與相關的「英雄從程記」、「英雄遊歷記」或「英雄连島」、據式仁敘事情節,在人類社會中有普世性的存在及意義。它刊的出現與范傳,代表當地社會正朝向政治或權集中化、社會階序化負限——滿代的大餘與高句體也歷歷如此。

"朱蒙」故事後來亦見於《周書》、《北史》、《隋書》等中國 正史之中,用來說明命句觀,高麗寺國政其統治家族之起源。《隋 書》作者以「朱蒙」作為高句麗之祖,而以「東明」作為百濟之祖。 "6值得注意的是,由隋唐至宋代許多中國正史都紀載高句麗「自順」 但們的始祖為朱蒙;此表示當時奪夏認為,第千之後的「東夷」自有 其本上投族起源之號。公元六四五年,唐太宗親征高句麗的戰役中,

tn (姚書) 100/88·高句麗。

<sup>(6)</sup> 中, 徐歷史學者一般認為「朱蒙」與「東明」是用一人名的不同合語。

<sup>(</sup>P) 《史記》關於此之記載出於《詩經》,是本書第二章。

<sup>(8) (</sup>隋書) 81/46·百濟。

據《新唐書》記載,高句麗/原東城內有「朱蒙祠」,高句麗守軍還以 祭「朱蒙」之碑來發勵 亡氣。"9"此更能證明當時「朱蒙」的確是高句 麗之本上組滅信仰。更早,成於五世紀初之《高句麗好太王碑》碑文 中亦稱。「惟替始祖鄰牟王之創舊也,出自北夫餘。天帝之子,母河 伯女郎」。鄰牟王應與朱蒙王為同一人;這更證明高句麗宣稱「朱 蒙。為其王笔祖頌。

華夏史家以「歷史」強調他普與中國的關係、同時以「种話」描述他者的異類性;管子與朱蒙敘事在中國又載中分別扮演比兩種敘事心性傳統。此時期等夏史家認識並記錄高句麗的本土起源「神話」。 且在正史中並未強調「第子」記憶、顯示在公元四至六世紀朝鮮半島 北部展別能離中國政合控制後、高句麗或較晚的高麗、百濟等地人群 在華夏正史作者心目中其「異類性」明顯增強、然而「箕子朝鮮」記 您仍孫落於華夏歷史記憶中,這樣的「英雄涉邊記」歷史記憶、也影 審華夏朝廷對高麗的政治態度與作為。如上一章所言,唐代邁彥博、 雲斯斯皆認為高麗的政治態度與作為。如上一章所言,唐代邁彥博、 雲斯斯皆認為高麗的政治態度與作為。如上一章所言,唐代邁彥博、

#### 高麗之本上歷史建構

以共同組额及其它歷史紀憶以凝聚、形成民族,有一灣長而多變 化的過程。在這過程中,除了本地資源分配、競爭情境中的政治分合 及社會內部階序關係外,更重要的可能是外來因素。在朝鮮半島的例 子中,最主要外在因素無疑是中國。此過程中的重要「事件」,不僅 是雙方在政治、算事上的終備衝突,更是一系列有關「歷史記憶」的 抓曲。

在响面我已提及、高句報、百濟、新羅以及渤海國等、部與中國 有意切的文化往來、特別B各代王室常刻意引進中國典章制度與程典 學問。研代以來、本地知識曹英留學中國漸多、產生許多通曉中國又 獻記憶的學者。演文字有助於各種英雄組先傳說的流緯,雖台與保 存。在朝鮮半島民族之形成過程中,本上知識菁英在這些外來與本上 記憶中選擇一些英雄組先記憶、賴漢文及其它媒介傳播。而使之成為 中。用限記憶、在此過程中,實戶,魏滿等中國給予本地的「英雄相 先、二億年斷被則懷、失變或被重新詮釋,而「朱蒙」、「避君」等 與中國無關的本土組先、則逐漸被置於歷史中的「始組」地位。

始祖東明聖王,姓高氏,諱朱蒙。先是,扶餘王解夫婁老無子, 祭山川求嗣。其所御馬至經淵,見大石相對流淚。王慢之、使人

<sup>(</sup>等) (新唐書) 220/145·東夷。

轉異石,有小兒,金色蛙形。王喜曰、此乃天费我令胤予。乃故 藝之,名曰盒鱸……。金蛙嗣位。於是時,得女子於太白山南優 游水。問之,曰我是河伯女,名柳花,與諸弟出遺,時有一男子 自言天命子解濕狀,誇我於龍心山下、螭淩建宣中私之……。金 蛙展之,幽閉於宣中,為日所照,引身避之。日影又遂而昭之。 田而有學,生一卵,大如五升訴。王囊之於火、豕皆不食,又要 之路中,牛馬避之。後妻之野,烏獲異之……。(18)

此文大愈是號: 年老的祆餘王,沒有兒子,他祈永山川之神給他 一個兒子。有一天外出,他的馬在深潭邊對著一個大石流淚。王派人 翻開大石。得到一個金色、身形如青蛙的小孩。王锐高興,便收獎 他,並為他命名為「金蛙」。後來金蛙剛位,當了王,那時,有一自 镉是河伯(河)神)之女的女子,說她被天帝的兒子「解幕激」抖誘 金蛙王將姚陽在一個小房間裡、日光由外照進來,並追逐她;她雖 城而被日光照著,因此有孕,生下一個大卵。王將此那丢給狗、辦、 年、殿等,它都不受侵害。由此卵中生出的英雄聖王,便是「朱 姜。

由此文本我們可以看出,首先,作者將中國文獻中的「東明」與 「朱蒙」親為同一人的名與諱,並賦予此英雄 中國之「姓」——高 氏。這些皆顯示其受中國文獻之影響。然而在文本內容中,其文則反 睞作者故建江 - 外於中國的本土歷史。這 歷史 . 將兩段各有完整 情節之數事結合在 - 起;前 - 段為「金蛙之英雄故事」,後一段為

<sup>「</sup>朱龍之英雄故事」,中間選穿插了「天帝解幕教」,其中有關朱蒙 的敘事,卻又大多襲白(魏書)相關記載。我們知道,在較晚,成於 上土世紀的(三國遭事)。書中,來且嚴重而降的「天帝解釋歌」為 北扶終始祖,「金蛙」為東扶餘始祖,「朱蒙」則為高句麗始祖,即 (三國遭事)的這些內容,顯示《三國史記》之高句麗祖原敘事至少 結合了分響。個族群的祖潔故事,在《三國史記》中,百濟始祖選昨 壬也是劉孝或朱繼之子。

<sup>(10) 《</sup>三鹽京記》13/1、高句麗本紀。

<sup>(11)</sup> 釋一然。《三國遺事》。然而在《三國遺事》中朱蒙事請記載大多同於《三國史記》。 因此占認及「全於 在「天会子解監查。

<sup>(12)</sup> 金富級、(三國定院)13/1,高有麗本起。在《三國遺事》中,「夫帝解篡故,為北扶 翰之始祖,「金姓,為東扶餘之始報、高有麗始祖則為「朱蒙」,: 由此可見《三國史 記》中高的爾始祖起為偉谊的者稱今成之雍。

增 即「文本、之互映。

與此相關的是、《三國史記》中很少提及「箕子」,如在本書、新羅本記》中,作者雖稱新羅王室始組出於大村「朝鮮遺民」,但 朱理及「箕子」,而曰「始組性朴氏、賴蘇居世」。119在該書《年 表、中有一晚序音,更表逸作者對「箕子」的輕忽。作者任此寫道: 「每來有圖家久矣。自箕子受針於周室、魏清節於決演初;年代總 遠、文字碑略、國踐得而詳焉」。119如此以箕子等史事年代遇象,記 載下詳、企富執合理化他以新羅始組(赫居世)即王位之年為「年 表、鄙事起始、雖然如此,在「年表」中作者以中國紀元正朔作為二 國紀年之時間座標。此關示任長期「奉中國正朔」之現實下,金富軾 世現中國為核心,正統,根高麗為「偏邦小國,臣屬天子之邦」。116

無論如何,《三國史記》承襲中國「正史」文類;不只其卷章結 博構店,正史」,其產生過程及選材、敘事之風格也都受中國「正 史」文類概念之影響。相對來說,由於為私籌,高麗詩期釋,然所撰 (三國遺事)受中國「正史」文類影響較微,因此更能在書寫問表現 一時期高麗知識青英的認同情境。《三國遺事》雖成書晚於《三國 云記,一因其非「正史」,所以收錄民間流傳之「古記,資料更豐 高、且斧擊較少。如此性質、使它更能除照《三國史記》相關記載如何接合成。在(三國遺事)中、如前所言、北拱餘之始祖為桑丘龍車而降的;天帝解暴激」,東扶餘始祖為「金蛙」,高句麗始祖制。這其事謝中蕴含辨基故與金蛙的「朱蒙」。百濟始祖在本書中也與朱蒙自開;「百濟始祖溫祚,其父繼年王,成云未蒙。自北 卡餘逃離 至至 朱大餘」。"印"這些祖先起源敘事,都有意忽略「箕子」而強調本上的 英雄祖先

更具意義的是「壞君」出現在《「國證事》敘事之中,《三國證事》中記各國祖先起源之卷為《紀異卷》;壞君便為此卷之首位祖先。在此卷之敘言中,作者首先引「簡狄吞即而生糜,姜嫄獨斷而生栗,等等中國古籍中商、周帝王始興傳設,然後他稱,「然則三國之始相皆發乎神異。何足怪哉。」這是以中國文獻中的神異故事來維護或辯解「壞君」及三國始祖之「神異」,並賦「這些神異敘事「歷史性」。《一國遺事》中有關「壞君」的神異故事稱,有天神之子「但能」受命來對世間,聯於太白山頂的增樹之下。當時有一「熊女」常在壞壞下許顯得學,於是恆雄與之成婚。辦女產下一子,便是「壞君」。其文本如下:

古記云,昔有極國原子桓雄,數意天下,貪求人世。父知予意, 下視三危大伯,可以弘益人間。乃授天符印三個,遺往理之。雄 奉統三千陣於太伯山頂,神壇樹下,謂之神市,是謂桓雄天王也 ……。熊女者,無齊為衛,故每於壇樹下兒願有學。雄乃假化而

<sup>3</sup> 觀然,追議的 歷史,董維所有高句麗人的"美阳起源",而只是週間其地治者的「越 查 "限此這時的"高句麗。與「蒂夏」相同、算「民迹法」與近代強調「蘭艮」管有 吳阳雅慶之"人韓民級,成「中華民城」有些差別。

<sup>[14 (</sup>三國史記) 11/11 · 新羅本紀。

<sup>(15) 《</sup>三腾史记》29, 年表上。

<sup>(4)</sup> 在鐵倉中,金倉穀詢新展集施主自立年號之事;他計論道,「備拆小園、臣屬天子之經 者,因不可以於其事。」是《三國史記》5/5,新羅本紀。相關研究討論,見稱機關、 (從正與唐朝鮮王朝集明反清的正統意識),《漢學研究》22.1 (2004): 191-218。

<sup>(17) 《</sup>三國遺事》2/2·南扶徐·前百濟·北扶餘。

堪之,學生子,號口壇君王侯,以唐高即位五十年庚寅都平壤 域,始稱朝鮮……。周虎王即位己卯,村菜子於朝鮮,壇君乃移 於龍唐京,後還隨於阿斯達,為山神。每一千九百八歲。(III

所謂「唐高即位五十年」、是指中國傳說歷史中「帝堯」(圖號 善)在位之第五十年。在以上敘事中,作者自「古配」中採取「早於 "讓子」的神性組先「壞君」,作為「朝鮮」血緣、空即與政權之起 姓。「壞君……都平壞城,始稱朝鮮」;顯示作者將朝鮮人認问的三 雷重要符記——代表共同血緣的「頑君」,代表整體空間的「朝鲜」, 與代表政治—體性的「平壤城」——都歸結於此類於壞君的敘事中, 亡欲事之末,作者將「箕子」措施為—位退除於壞君的敘事中, 企之而釋於山上成神;如此、作者將壞君置於一「神性」組先位置。 作者雖以民間傳說(本上歷史)中的「壞君,為此的,但他在叙事中, 等「瓊君」神性化、遙遠化,此與濱代劉人揚雄將「蠶囊」等古蜀傳 生中的帝王神性化如出「轍,至於箕子,在(:圖遺事)中除「上文 至陽「周虎王即位已卯,封第子於朝鮮」外,並無導節記載。

在另。方面,《三國選事》首卷〈王曆〉之歷史時間始於「護宣 专王鳳四(年)」,並以中國朝代、王號、年曆對照高麗、新羅、百 春等國之年曆數、顯示在中國歷史起懷、書為範式,以之更音遍的文 之與政治現實影響下,高麗作者不得不作此書寫,以此而言,「壞 丟,被作者置於該書〈紀異卷〉之首,先於三國及其他各邦神異組 先、此簡有特殊意義——在該書中「瓊君」當中國歷史傳說中「唐

這種情況,到了相當中國明清時代的「李氏朝鮮時期」 (1392-1910) 尤其明顯,明代朝鮮作者所著之《朝鮮史略》中,自 卷第一位英雄組先便是「權君」;其文稱「東方初無君長。有神人降 於太白山、權木下。國人立為君、國號明鮮,都平壤、徙白岳。後入 阿斯遠山為神、是為種君。」這是以君欲血緣符號(懷君)、國族空 爾符號、朝鮮)、政權符號(平壤)、來表述與強化朝鮮認同的根基 歷史敘事。而後、該書义介紹第二位「英雄銀先」,箕子。其文稱, 「商武王克商、能子坐中國人五千人人朝鮮。武王因封之,都平壤,

堯。之時,作者籍此趨越「第子」所存在之「周代」歷史時間。最 後,他將壞朞審寫成「禪異性」的祖先並不表示遺忘,相反的,是將 之置於如會記憶裡「個不受爭聯的位置——禪話——之中。

on {三國遺事} 1/1, 起某。

<sup>&</sup>lt;sup>1109</sup> Han Yong-woe, "Kŋa Worship in the Koryo and Early Yi Dynasties: A Cultural Symbol in the Relationship between Korsa and China," in: W Theodore de Bary and Jahyun Kim Hahoush, eds. The Rine of Neo-Confucianium in Korea (New York: Columbia University Press, 1985), 149-174.

是為後朝鮮,。<sup>600</sup>這是將箕子描述為外來的、受中國所封的朝幹後世 音正。也在中國明代、朝鮮史官陰歷近、1420-1488、穿編《康顏通 鑑》,在進此曲於已數中,作者們稱:「含我明鲜自國。古傳文獻 之邦。檀音並立於唐堯。民自綠而俗自朴。箕戶之封於周武,過者化 而存者碑。」中由此亦可見,他們將瓊岩視巧與中國唐華同時並立的 朝鮮始祖。而将箕子親使帶來文明教化的英雄祖先,明代中國作者所 舊之《朝鲜雜志》中,有當時平壤域內外景物之記獻。該之提弋城中 有「箕子祠」。第千木上上題字為「朝鲜後代始祖」。同附近又有 「權君廟」,鄭中檀君木下之獨字則為「朝鮮站祖」。四此亦可見或 因朝鮮儒學發展,或因相關之「文化上國」朝鮮愈像雄構,或因強調 帶來「文明教化、之等施報告。

接受「窦子」這位帶來文化彌數的外來超先,並不表示當地知識 育英告表認在文化上朝鮮大於中國。相反的,此時朝時能告看着导倫 「第子,專踏細節,來表述。強調實子朝幹獨下於西周王朝,甚至以 寬子授周王『洪範几畴』之事,來應喻朝鮮在文化上至少不亞於中國 的地位。四朝鮮陽者幸星胡(李寶、1681-1763)為(東史綱目)所作 書序・以中國鄉競古聖之學「洪範九疇」之世代相傳來比喻道祇傳 承,他認為。「養子為商來「洪觀九疇」之唯一傳授者——若非貧子。 「此道幾乎很矣」。他又稱,周之文、武王時期是「西夷草創」,自 然不足承此道統。最後他以當時許多朝鮮禮俗,來印證「禮失求 野」,也就是認為此「道線等由第戶而統總於朝鮮」。<sup>53</sup>

在《東史綱目》中·作者安聯福測強調「正統 概念。他認為 《東麗通鑑》將發子與權者置於「外紀」篇中不妥、20因此在本書 中,「今正統始於致子,而權書對於其予東來之下。」看來作者仍如 《東國通鑑》之作者。因深受中國正史觀定影響,而無法將其事對多 夢神戰的懷書置於正定首卷。然而《東史綱目》作者仍認為,「正統 謂禮、策、喝韓、新耀文、武王、256—一禮朝參運辦對於該子之意。 但作者視之為「正統、之始、顯然此時在朝鮮知識普英心目中,在朝 較之政權、疆域與帝王血緣上。「箕子」古無法動搖 懷君。的始祖 但位者被否定或被置於次要位置。而「檀君」終由「神話」人物而漸成 為大韓民族根基歷史中的始祖。

朱蒙與檀各傳設皆領出朝鮮社會記憶之中。然而 朱蒙,及其事 膜很早便藏於中國文獻,並在中國文獻中被繁於,遠晚於「箕子」的 歷史時間(漢代),也被繫於高句麗,夫餘等特定人群。這或許能解釋,為何本叢後來只被視為高句麗,百濟等國之帝王始祖,而非整個 高體或朝鮮民族之始祖。相對的,「檀君」不見於中國文獻,且其存 在時間被認為相當悠遠(唐堯之時),因此朝鮮知識菁英選擇「檀 對。為其問始祖。在此類階與排指間。更樂顯「本地知識醫藥的細對

<sup>(20)</sup> 作者不詳, 《朝鮮史略》。

<sup>(</sup>ti) 徐居正等,《東國通報》(京城:朝鮮古書刊行會,1912)、頁1。

<sup>(22)</sup> 董尚鉅。《朝鲜雜志》。

<sup>1233</sup> Han Yong-woo, "Kija Worship in the Koryo and Early Yi Dynasties. A Cultural Symbol in the Relationship between Korea and China," 349-374.

<sup>(</sup>A) 〈趙東史萬面〉·見安肅瑙·《東史綱目》(京城·楊斯古書刊行會·1915)。頁1-3。

GS: 《東國道館》作者以三國以府史書是成為由、將算子與禮君置於「外紀」篇中。

DA 安嘉楊, 《東史綱目》,頁1.

「華夏邊緣」的意圖,以及建構自外於華夏的朝鲜認同之清賦。

## 東南邊緣:太伯成為本上英雄祖先

「第子」記憶在東北韓夏邊緣受到挫折,而「太伯」記憶在春秋 時期以來部成功的住民 I下新生根成長, 甘造成東 居力華 夏邊峰的是 筆往南方推進。秦、漢時期以來。在大多數的歷史時期「吳地」皆為 中國郡縣 - 與此「情境」相應合的「文本」現象是。「太伯年吳」記 憶下前出現在每線 I兩的華夏歷史文獻二中。吳地郎 知歲青年,也透 過「方志,等文類不斷重速「太伯奔吳」記憶:經由此故事中的血緣 與空間符號。他們肯定自身的華夏身分,以及本地為華夏空間的一部 分

後漢時會籍人趙曄所著《吳越春秋》,可說是目前所見第一部吳 人對本地歷史、風上的書寫。趙曄為會稽郡山強人。據《後漢書》記 載。他年輕時曾任蔣史,一次受命迎接外來長官,他對此斯役深以為 取、從此潛心學術。他在戰略或中,投在杜撫門下習輕學二十餘年, 杜死後他才返鄉。470%而其部杜撫學室生運的最後二十餘年,大多在 答屬追還東平上香或化自朝廷,2000出起時生平,這一段上峽經歷場 景。廣是在東漢帝國之都的洛陽。

在此文獻中·關於吳之「起源」趙曄採(史記)之說而加以獨 飾。這個「起源」便是吳太伯故事。與(史記)所載不同的是,趙曄 將此「起源」更邀溯自周之始祖「后稷」。《吳越春秋》中有關文本 叙事以下。

與之前君太伯者,后稷之苗壽也。后稷其母台民之女姜姬,為命 譽尤妃。年少來學,出灣於野,見太人跡而觀之,中心毀然,喜 其移惟,因履而政之。身動,愈若為人所為。復於城、恐被深淡 之祸,遂祭祀以及,謂無予履上帝之跡、天預令有之。姜頗怪而 最予既缺之巷,牛馬適者折易而避之。復棄于林中,適會復木之 人多,複置于澤中冰上,眾為以羽覆之,后稷遂得不死。姜頗 人 為神,從而養之,長因名養,為兒時,好種耕禾、黍、桑、麻丘 級……。堯聘養使數民山居,隨地德區,研替惟之擀。三年餘, 行人無販之之色。乃拜兼為義飾,封之台,號為后稷、姓姫民。 "如

在此文中,作者首先稱吳太伯為后稷苗裔。他又描述后稷之母妾 螺踩到大人足跡而受孕,以及后稷出生後被棄。但因神異而得存活的 館櫃神性事節。《吳越春秋》作者將本地古帝王之起源,由「太伯」 更遠溯及姬周始祖「后稷」,顯示其意圖藉此擊附一個更占老、更核 心之組源。在此文之後。(吳越春秋)接著敘述周之古公(太王)希 經將帝位傳給一個兒子中的亲歷,以便將來能由季歷傳予其予姬昌 (周文王)之事。其文本如下:

古公知昌聖,欲傳國以及昌。曰:「與王業者,其在昌乎?」因

cm 范娜·《维英書》79/69·儒林列傳·趙娜。

<sup>(</sup>ia) 范曄· (後漢書) 32/42、光武十三列傳;79b/69b、儒林列傳。

<sup>(20)</sup> 超聯· 《吳越泰秋》1, 美太伯傳。

更名曰拳歷。太伯、仲雍望風知指。曰: 歷者,適也,如如 公該以屬及陽。古公病,二人抗名称競於衛山、道之前置 斷髮 交身,為夷敦之服,亦不可用。古公阜、太伯、仲雅歸。赴喪 畢,選新豐。國民君而事之,自覽為勾奏,吳人或問何懷而為勾 裝,太伯曰:「吾以伯長居國,絕嗣者也,其當有封者,吳仲 也。故自號勾奏,雜其方乎?,前變美之,其不歸之者千有餘 家,共立以為勾髮。數年之間,民人殷富……。古公病請年,令 套無謹獨於太伯,而三繼不受,故云太伯三以長下護。

此文稱,太伯、仲華因體會父親欲傳位予季歷的心意、兩人便出 走,奔於荊聲。在此他們斷髮、紋身。穿著夷錄服飾:這些、基本上 也與《史記》所發問回。但他為太伯事讓增添了。些情節、如他們的 出是是與看採賴於衡山之名,如占公雖終前曾要季歷讓國於太伯、太 位一次演應不肯接受。又稱。後來古公去世,太伯、仲雅赴古公之 獎、轉來後才自號「勾曳」。最後、趙曄覊透過太伯之口解釋「勾 吳」之名的由來:太伯認為自己以「伯」居國、當絕嗣、故稱為「勾 吳」;「勾」者、曲而不正之愈。四無論是追溯到更遠的周人組源, 政強調太伯奔吳後與西爾母國常有往來,都在強調吳地及吳人與中原 韓夏的密切關係。文中稱,在古公死後太伯才建國於吳,以及太伯對 「勾娶」之名的解釋,也顯示作者賴中原為上院、吳為遷緣之意。趙 轉長期隨其師杜輝居於洛陽的絕歷,對於他裔此著作,方面接受吳弘 擊事邊緣一方面又響附隨獨組顯來整額與之古老、正統、多少有些 擊事邊緣一方面又響附隨獨組顯來整額與之古老、正統、多少有些 等響,雖然《吳越春秋》之體例不若〈華陽圖志》那樣被後世書寫者 權仿而形成方志文類,但其表現邊緣、地方向核心、朝廷的依附,則 與《華陽圖志》及後世方志是一樣的。

凑替及此之前, 吳人或吳越之人書寫 ¥ ± 歷史, 傳說的著作後世 所能見者絕少。除了《吳越春秋》外、便是曾經多次增補、改編的 《越絕書》(30以及散見於各方獻所引之斷簡殘篩,12)而《吳越春 秋》與《越經書》、皆以其內容多赤神異怪惡而常受後世垢病。雖然 秋) 與(裁證書) 等文獻中,歷史或神話敘事無不與華夏英雄相先太 伯·大禹·以及春秋戰國時期華夏歷史記憶中的本地英雄如季札·閩 廣、伍子胥、夫差、句踐等相關。也就是說,在漢晉星人之計會記憶 中,似乎缺乏如蜀之鹭鹚、村宇等華夏古聖帝王系統之外的本十古帝 王。造成此現象的部分原因可能是、吳與中原華夏有密切接觸的時代 較早,是在春秋時期,此時以報數文字保存計會記憶之習尚不善及。 而白春秋末以來、吳滅於賴、越域於特、特域於奉、又經奉末職綱、 更難留下任何地方性文獻。相對的,在歐國未屬於臺之前,「獨國 大致能獨力於中原戰亂之外,其相當戰國時期的考古文化亦顯示獨特 的本上特質。到了戰國太至蓬初、此時網為華夏及其帝國且體成形之 階段, 此背景署要以文字來界定、保存、值緒大量計會記憶, 因此華 夏之文字記憶大量擴增。然而此時早進於華夏的吳地社會上層、許多 非華夏的本土記憶早已完全失憶。

<sup>1300</sup> 開前。

<sup>(31)</sup> 李重嘉、《趙越書研究》(上海:上海古籍出版社,2003)。頁301-302。

<sup>(31)</sup> 如 (三國志) 麗絵之主所引之 (吳歷)、 (吳錄)等,但滋蒂書不知是否真臭人所作。

魏晉時期,「太伯」及其事職成為吳人宣稱其華夏認同的符號。 如《晉書》記載,西晉初,太尉賈充曾以吳地風俗詢問一吳地雕逸士 人。這位士人夏統答道:「其人僧領,劉有大馬之遺風、太伯之義讓 ……。」即此與《三國志》記載劉人泰宓回答中原官員的話,稱「禹 生石組,今之沒山郡臣也。」,有同樣的營養。它們皆表示太伯、大 禹等遠址華夏英雄組先在華夏邊緣廣泛被接受,而成為強化本上認同 的符記。同時也反映,「英雄祖先歷史之性」此時已根來帶固的存在 於本地計會上醫之歷史意識中。

晉人處預所著《會稽典錄》,記載一則三國時會稽(古越國之 地)人朱育的軼事。在孫吳政權下,會稽太守濮陽興問其屬下朱育, 是否知遺過去會稽郡守王朗與其本地陳屬盧顯問的 番對話 朱自於 是說出,王朗及虞觀此一針錦相對的談話。

王府君以調妙之才,超遭臨鄰,思賢嘉善、樂采名俊。問功曹廣 翻曰:「闖玉出崑山,珠生南海,遠方異城,各生珍寶。且曹聞 士人歡美貴鄉,舊多葵俊、後以遠於京畿,含香未吐爾。功曹雅 好博士,寧歲某人稱?」[<sup>24]</sup>

此文大卷為,王朗間處翻道、聽說貴地自占以來人才很多,你能 不能說一些來聽聽,嘴觸先答以「會稽上應牽牛之宿,下當少陽之 位、東漸百海·····是以忠臣保護,季子連閱」等語。王朗笑道,這只 是地勢使然。於是偶翻又相當誇續的細數歷史上本地後傑,如童點, 陳麗、鍾離管、趙曄、王允等。濮陽興為陳留都人,王朗為東海郡 人; 這兩位中原來的郡守,在探詢問皆帶有酚視本地上人之應,文中 朱育的答語,「王府君(王朝)以淵妙之才,超遷雖都,:話語中, 也表現虞僧(〈會稽虞錄〉作者),或朱育,這些吳人對中原華夏才 传,考心

回到該文本。王朝聽「仍表示不適如此之意・他稱「貴都雖上人 粉紜」。但若有親川的異父、許由及吳的太伯也就夠了,虞縣回話 道:"自起王臂讓促途於吸山之次,越人蕉而出之,斯非太伯之傷 邪。且太伯外來之君,非其地人也。若以外來言之,則人馬亦巡於且 而蔣之矣。」"的此職示漢晉時,至少有部分越人知識養英親「太 伯」、「大馬」為外來者,且在越人認同下,他們並不強厲太白起 他,而要觀會提及東剛以來的本地英继祖先。以「太伯 記憶建構 「吳越人」認同的《華陽國志》作者絕轉,也成為這樣的英雄組先。

《史記》及《吳越春秋》中有關「太伯」的記載,更在唐宋以來 被模製而出現在吳地各種碑文、方志中,此記憶也藉民間廟祠祭祀活 動而延續、傳遞。180如唐代吳人陸廣徽所作之《吳地記》記載:

按《史記》及《吳越春秋》,自喬治水以後,分定九州,《喬 育》揚州之城。吳國四至:東亞蒼溟,西達莉野,南括越表,北 臨太江,首吳國之本界也。今郡在京解東南三千一百九十里。當

<sup>(</sup>B3) (晉書) 94/64·夏統傳·

Con 廣預, 《會指典錄》,見於陳壽《三國志》,57/12,康翻傳、最松之注引《會稽典錄》,

<sup>(35)</sup> 別倉。

DO 如《舊唐書》載,唐之欽仁撰認為英、楚「淫何」益多、因此他奏請朝廷同意而被毀了 1700 所,只留下夏尚、英太信、季礼、伍員等四人之祠。見、《舊唐書》89/39、故仁 惟。

磨蝎牛女之位,列樊女星之分野。……昔周太王三子、長春伯, 次仲雍,次季歷。李歷生子昌,有聖端。太王有疾、泰伯、仲雍 以人山接鹽、乃奔吳。文身、斷髮,亦不可用,以讓季歷。子昌 立,是為西伯,即文王也。吳人晨太伯,歸之為王,○77

在D、上文本中、作者首先引述《史記》與《吳越春秋》;此不僅 顯示「方志,對「正史,內容的此附,也顯示後志對前志內容的攀 引,將本地觀於《禹貴》九州內,以及為本地在「星野 中定位,則 是方志將本地「空間,納入帝國整體空間內的模式化書寫。這是自 《帶陽國志》對巴與孤地的畫寫以來,所形成的方志文類模式化內容 之一部分。000在「血緣」與「政權」之起始方面,則《吳地記》之文 引述泰伯《太伯》奔吳之銳;其內容皆來自《史記》與《吳越春 秋》。

太伯奔吳,及其文身、斷髮等情節書寫,也見於南宋吳人范成大 所善之《吳郡志》中:

癸、右楊州之城也。如,周大王三子太伯、仲鄉、李歷,李歷有 聖子昌,大王敬立李歷以及昌。太伯、仲蔣乃奔消禁,文身、斯 整示不可用,以避李歷,消變義之,從而歸者千餘家,號曰句 癸,立為吳太佑。自太伯作矣,五世而武王充商,即封其後為 正:曰廣、曰癸。後十二世,當周惠王二十二年,晉獻公滅虜。 自或王元年至廣滅,合四百七十八年。又二世合七十一年至壽

#### 夢,而吳益與,始通中國。(39)

元代不詳作者所著 (無錫志) 中,也有類似記載:

按史、漢書、無錫(為責) 揚州之北堤。在天官星紀為4年、女 之分,而無得首當女之展。於古為荒脈、自周太王長于太伯,以 其弟拳服賢而有聖予昌,因知太王跋立拳歷以及昌,於是太伯存 仲維存前蠻,文身、斷髮,以避举歷,季歷立,是為王率。昌履 重,是為文王。於是太伯處前蠻,自號句及,前蠻義之,從者千 餘家,立為吳太伯。太伯禮脫之末,中國侯王數用兵,悉及於前 雙東,超城周三里二百步,外郭三百餘里,在吳之西北隅,名曰故 吳越,即今無獨稀里之太伯城是也。(40)

《吳錦志》敘事起始便引述正史之《史記》、《漢書》、而《粵 起志》之文幾乎全引自《史記》、道唱示「王史」與「方志」之主從 關係。如前面我曾提及的。這是「帝國朝廷,與「郡縣」間主從縣丘 之文本化表徵。這兩種方志記載,也皆為吳在《風資》九州中夏得一 空間位置;此是將「地方」置入「天下、整體的空間書寫。《無經 志》也循方志文類中之「星野」敘事傳統、稱無錫在「斗牛、女之 分」。在《吳都志》中則有「「分野」專節,對此有更詳盡敘述。 《吳錫志》中稱本地在古代為「荒嚴」,兩志皆敘述太伯奔「荊豐」 及其地有「文身、斷髮」之俗。敘事中皆強劃古吳國王室的血緣來自 於報周,但其文明即化卻要強在太伯之後十餘世代之時。

<sup>417)</sup> 陸廣極·《吳地記》(南京:江蘇古籍出版社·1999)、頁1-6。

DBD (黃唱圖志) 以星野對應地理之書寫,則最自《史記》。

<sup>(30)</sup> 范成大· (吳郡志) 畫書集成新編 94 (台北:新文豐出版公司, 1985)。

<sup>(40) (</sup>無獨志) [/], 邑里,宋元方志叢刊(北京:中華書局・1990)。

江南各地方志被編撰。「太伯奔吳」故事下斷出現其中,遠樣的 文類、文本、與泰滿以來江南多為中國鄧縣此一歷史現實。成為互為 因果的 "些歷史文本與表徵。雖然在歷史上有時中原政權失丁北上而 南移。有時因戰亂而在與地產生獨立政權,正史與方志之文本記憶終 完以「吳」為華夏整體之,部分為常總,以「佩安,與「分離」為絕 世之權變。因此這些文本與歷史表徵,也強化並促成江南為中國一部 分地社會與歷史本相;在此社會與歷史本相下,江南之方志也不斷被 對項。

同時這些方志,以及其中「太伯奔吳, 記憶, 也強化吳地——相 對於中原——在空間、血緣與政治上的邊緣地位。即使江南在唐宋以 來漸成為中國經濟、文化重心,然而「荊獸」及「文身、斷髮」這些 模式化守號不斷再現於各種文獻記憶中,其歷史隱喻也因此成為中國 歷史知識理性根深蒂固的,部分,如宋之朱熹曾撰《常與斯丹陽公祠 章記》,文中稱:

無惟三代之前帝王之興率在中上,以故徳行、道藝之教,其行於 近者審,而人之難悉服習以入為者深。若夫向葵之爐,則在康及 五服爰為麥院之外,爰自太内采穀前費,始得其民而端委以臨 之,然亦僅沒其身,而康仲之後相傳累世乃能有以自適於上圍, 其俗籃亦株斷而不文矣。(41)

大意是說,三代以前之古帝王大都興於中原,所以他們的轉行、 道藝容易影響近在中原的人上。而句吳在遠、夏時遠居邊陲、要到周 太伯奔於此荊蟄之域,才稍為本地人民帶來終文明,由此可見,在朱 慕之歷史意象中是以「中上,為文化、文明核心,以太伯奔吳之前的 「句吳。為蠻荒之地。朱熹祖籍婺順,聽吳地不遠;他的如此觀點在 當該應是非紫等區。

在這一條中,我以東北與東南華夏邊緣人群為例,探討當地知識 育英對華夏「英雄性處記。歷史記憶之回應。雖然「箕子」與「本 伯、兩故事結構賴似。但在朝鮮與東吳、兩地本土知識普英對這些記 您的拒、迎不同。也因此造城不同的華夏邊緣變化、東北方面、至少 由十一、三世紀以來「「箕子」便是許多高麗與朝鮮史家或抑低或只 帰調其文明開創地位的歷史記憶。雖然在歷史中,朝鮮士人多自豪於 其國曾得實子之教。特別是在宋代溫學影響下,中國明清時期朝鮮更 經常以奉祀寶子來表現其為文化上圖。然而整體而言。朝鮮人認问之 發展與相關歷史記憶維鄉趨勢顯然是,首先,作史者選擇「朱蒙」為 本土英雄絕先、以此排拒「箕子」。其次,以更具本土性且不見於中 國之載的「檀君」來取代「朱蒙」,作為一占老的本上起源英雄。無 論如何、這些歷史禮精都深受中國文字、文獻與文類記憶影響。因此 是後在公元十五世紀,朝鮮創作自身的文字,並努力以此工具發掘。 程現本上其會歷史記憶。

在東南方面,「木伯奔吳」記憶堅實的成為本地歷史記憶的,都 分。相對的,在華夏有關江南或吳地的文獻記憶中,找不到如蜀之蠶 數。朝鮮之禮君與朱蒙,以及濱之竹王與九隆等,這些華夏祖先傳說 之外的英雄起源故事。所有的「歷史」皆始於太伯奔吳,或更早的大 禹。雖然在歷史上,長江下游吳、越一帶幾度成為中國正統朝廷 Z節

<sup>[41]</sup> 朱熹、〈常縣祭丹陽公祠堂記〉、見范處大、《美郡志》4、學校。

所在,或建立起割撲政權。但本地及華夏史家皆佩這些政權等偏安 特權變,而以吳特天下一統的中國地方都縣特幣

第十章

# 反思英雄徙邊記: 滇與西羌

上一麼中我握及、華叟心目中間王子與商王子所奔之吳與朝韓, 與華夏奇觀的關係有不同的歷史發展。我也說明在這些歷史過程中。 兩地本土知識膏疾如同暫待華夏戰子的「英雄健差況」歷史記憶,然 南無為是擊附還是特拒退率「英雄祖先」,與與朝韓知識竇英從來不 會不知,或既知而忽略。這些中國文章記憶中有關本地「英雄祖先」, 的敘事,相對來說,在這一章我要計論的另兩個「英雄姓邊配」歷史 記憶、有關在曠與「苗、無弋是朝的故事,則分別在西南與西北華夏 臺德受到本土人土的冷客。到「明清時期」「在輔,才略受響宮知識 帶疾的注意;三苗與無弋爰劍,則一直難以進入羌人或近代羌族的本 上歷史記憶之中。

造成如此華夏邊緣之歷史記憶差異,當然,文字與文領等社會記 憶媒介是上要因素之 · · 中國文字書寫 · 在蓋代或更早已進入美與朝 鮮的上陽社會 · 後來本地人也漸智於使用 「正史」、「方志」與「接 請」、等反賴來書寫各層次的「歷史」。而在漢與洱海地區 · 宋、元以 前只有少數以漢文表述的本上文獻:在西北與西方的「羌人」地帶 · 中國文字書寫則 · 直難以進人本地社會記憶體系之中。

## 西南邊緣: 莊蟜記憶被忽略及再喚起

先前第五章提及,西漢帝國曾派軍進入雲南地區,在此建立越

編、沈黎等都。演與夜郎也被納入漢帝國的益州郡。此後在西濱政府 之殖民政策下,許多巴獨等地人姓家族羅住南方。魏晉南北朝時諸 「南中」大姓。至少有部分是由此而來。在漢至魏晉時期,朝廷一直 攀以有效且全面的統治「南中」,因而常透過「南中大姓」對本地作 形式上的宮轄、羈縻。這些南中大姓,對中國則是時服時叛。為諸葛 亮所敗的確閱、孟獲等,便是當地著名的「大姓」領袖「據(福陽國 志)記載,諸葛亮平定南中之後,曾協助這些「大姓」將諸夷納马其 部曲:於是夷人,「以漸服屬於漢、成夷、漢部曲」,由此記載可 見,這些「大姓」部分可能出於秦漢以来遷於本地的中國家族,有些 也可能是受漢化影響而自稱華夏的本上豪族,另一些則是自根為也被 華夏祺為「夷」的本地豪長。

魏晉至唐代活總於南方之舉姓,據南朝劉末時之「養龍顏碑」 (立於 458 年)記載,其先世為「少吳顯碩之玄博,才予祝融之參 胤。; 這是說,此家族是黃帝、顯頂、祝融之後,碑文又稱,「霸王 显態,子文銘德于替秋,班朗紹縱于學業」; 這是将此家族組誕上溯 至演末的班氏家族(班固、班超等 人之族),以及更早的楚國貴族 「令尹子文」及楚王先組。最後稱,至於漢末,此家族食采邑於譽, 因此以譽為姓氏。"印在《演書》記載中,班氏出於楚王室之半姓,是 春秋時楚貴族「令尹子文」的後代。"30 《史記》中,半姓楚王室的組 源始於鄉頭,驅頭後代重黎愛命為祝融;腳頭又是黃帝之後。因此這 碑文所述的家族史,在中國史籍中可謂是「歷歷可等」。無論如何, 唐宋時期的中國文獻,更明白的稱遺些菊中「大姓」實族等漢人 之裔,或稱他門為「莊蹻之裔」。如唐人基於親題所作之《西洱河風 土記》記載:

其地有數卜百部落、失者五、六百戶,小者二、三百戶。無大君 長、有數十姓,以陽、季、越、靈為名家。各據山川,不相程 屬。自云其先本漢人。有城郭、村邑,弓失子經。言語難小飲 妹,大略與中夏同。有文字、颇解陰陽曆數。自夜郎、漢池以 西,皆云莊雖之發梗也。(1)

趙、楊、李、董等「名家」,在《新唐書》中被稱為「貴族」。 "無論這些南方的名家、貴族、大姓祖上是由中原遷來,或是言稱華 夏的本地豪強,這些家族都在本地生機,而成為藻與土著文化之混合 體。因此對華度作者來說。「莊鵝王漢」記憶中莊議曾「豐服從其俗 以及之」——為了統治土者而改變服飾關從本地之俗——這記憶符合 他們所見:在本地,土著化的漢人大姓居於社會上層統治地位,對這 些大姓家族來說,「莊騰王漢」之歷史記憶鼓勵他們宣稱本家族是莊 臨之後、楚王之後,或其他華要英雄組先之後,以合理化其統治者身 分。

根據此碑文,在公元四世紀的此時,這南中大姓家族的確自稱是雙王 之後同時也是黃帝之後的華夏。

<sup>(1) 《</sup>大理叢書·金石篇》第十冊(北京:中國社會科學出版社·1993)、頁1。

<sup>(2) 《</sup>漢書》100a/70a、故傳。

<sup>(1)</sup> 渠建芳,《西洱河風土記》 (昆明:雲南大學出版社,1998)。

<sup>(6) 〈</sup>唐會要〉對「昆鑼,、以及《新唐書〉對「松外豐」的記載與此類似。見、《唐會要》89、昆彌溝;《新唐書》2221×1475、南蠻下、松外豐。

#### 沙壹與竹王

鶴夏作者所見之「南中大姓」、只是「西南夷」社會的一部分。 他們也注意到本地社會的另一部分,一些與中國及華夏移民無關的地 坡、人群及事物。因此在「歷史」(包括神話)方面,除「「在讓王 濱」之事外,魏晉時期的中國史家也記錄一些本地始祖傳說。如该部 (牂柯郡)的「竹王」,與牢哀夷的「沙壺與几降」傳說。「竹王」 故事稿。從前有一個女子在水邊洗衣。三節大竹子流到她的腳間,她 聽到小孩的聲音從竹中傳來,於是她將竹子帶回去。割開發現裡面有 一個男髮。還個男裝長大後聰穎英勇遇人,成為當地的「夜郎王」, 他以竹為姓所以又稱竹王。《後漢書》中記載此故事如下:

複師套,初有女子院於題水,有三節大竹流入足閒。閒其中有籤 聲。朝竹觀之,得一男兒,歸而養之。及長,有才武,自立為夜 即機,以件為姓。或赤元鼎六年,早尚夷,為释柯郡,疫郡(從 障。天子賜其王卯餘,復遂嚴之。蹇豫成以竹王非血氣所生,甚 重之,求為立態,群柯太守肅以閒,天子乃封其三子為侯。死, 配會最父。今被鄭颢有代王三郎神是也。(5)

「沙查與九賤,傳設為,一女子沙查在河邊洗衣,爛及一沉木而 傳孕。生了十個兒子。後來那沉木化為龍出現。九個小孩都審得追 走。只有一個小孩沒有逃。龍父舔了他,這小孩就是九隆。長大後, 只長們樣九隆為王。他們十弟兄又與十個姊妹成婚,生養後代。其文 也見於《後激素》: 襄年夷者,其先有婦人名沙查·居于牢山。書補魚水中,獨沈 木、若有為、因惟惟十月、產子男十人。後沈木化為權,出水 上。沙查忽閒龍語曰:「若為我生子、今悉何在?」九子見龍寫 走、獨小子不能去、背龍而坐、龍因紙之。其母為語、謂背為 九、謂坐為隆、因名于曰九隆。及後長丈、謝兄以九陸龍為父所 紙而點,遂共推以為王。後牢山下有一夫一婦、復生十女子、九 管兄弟皆娶以為妻、後和相滋長。種人皆刻畫其身,象龍文、衣 安安囚、10

後漢應部所著《風俗通》,相關記載與上至同。印《幣陽國志》 中也有類似記載。但沙壺在此文獻中寫作「沙壺」。即早在西漢明帝 時,成都人楊表譜寫過一本《哀字傳》,後來談畫失傳;以上有關 「沙蚕」的記載。可能都出於此書。即值得在意的是,這個「九隆十 兄弟傳說,似乎是一種「弟兄祖先公性」下的產物。

這兩則有關「西南夷」之族財起原審寫,使得《後漢書》作者花 轉受後代歷史學者批評。然而,我認為在氏記錄此「神話傳說」,反 映的思當時華夏對這一方人詳的「異類感」。也就是說,一方面貌晉 時期中國史家以「社讚」為符記,以解釋西南夷中文明程度較高的 「淮 或一般結為陽陽(大姓)的萬夏而錄;吳一方面,他們以「仲

<sup>(5) 《</sup>後漢書》86/76、南豐而南美列傳、夜鮮。

<sup>(6) 《</sup>後漢書》86/76、南鹽西南島新條、嘉字。

<sup>(7)</sup> 廖你、《風俗通義》、全上古三代奏漢三面六朝文、全後漢文 38/6、應動。

<sup>(</sup>B) 《裕陽國志》4·南中志。

<sup>(</sup>債漢書) 注引《本字傳》曰: 「九隆代代相傳,名號不可得而載,至於當高,乃可記 知。勢高尼,子吸代,以死孔,子健康代,捷申死,子或字代,求年死,子奏編代、奏稱 死,子知承代,相宗死,子如敦代;即乾死,子急聚代、, 見, (徒漢書) 8676,南豐 而由各科條,直章,治。

王,、「沙壺」等記憶來表現「西南夷」之異類性,此種即為「改 族,又為「異己」的雙重營象・到師宋時期仍表現在許多中國作者對 「西南豐是」的書寫之中。有關莊鎮成為「漢人後裔的上著首領」之 歷史符記,其例已如上途。竹王與九隆,相反的,則該華雙作者用來 表現「西南豐夷」之異類根源。如齊代西南夷發生蒙敘等之豐藏後, 署名詩人駱寶王曾為文強調其人齊裸觀則,他的用詞為,「並服裝 後、和會等;浮竹餘亂,沉木餘苗」,以及,「竹浮三節,肇興外城 之源。木化九隆,頗為中职之患。。100

由後演到魏晉廟北朝,雖然中國人多有人居雲南者。但他們卻太 留下對本地的描述書寫。或其著作多未流傳下來。唐代樊納所著《禮 書》,是當今所見藻人對「雲南、最早親歷所見之較完整文獻記載。 在這部書中,作者很少提及「莊獨」;只提及在昆池(今滇池)附近 有"濃城、當地人傳說是莊職故域。然而在本書中,他多次是及另一 個來自華夏的「英雄風光」——諸葛亮。便如「莊獨」記憶被繫於 「城、一樣、所有的「諸葛亮」記憶幾乎都繫於本地「地物」。如永 昌一個索橫石孔,據稱是孔明所鑿。爭棟城北有諸葛亮度盧水處。牛 頭上「青諸葛古城。石城川有碑,其文據傳為諸藍亮所撰。鄉近吐着界 的永昌地區、也有域被稱作「諸葛武吳城」。(11)

「莊鷚王漢」記憶・普被華夏用以表達西南夷中之「華夏血 線,・然而由〈蠻書〉記載可見、到了唐代此英雄幾乎為「諸葛亮」 所取代。「諸葛亮五月遊讀」之所以能在此地取代「莊鷚王漢」記 億、部分原因可能是,對本地自稱,橫裔者來說,「諸葛亮」比「莊 56. 更具有華夢性。

另外。「諸旣亳」事讀也符合「英雄從邊記」之敘事模式: -個 失意、受挫的華夏英雄、遠征蠻荒而開化此地。事實上,早在晉代常 塘寫《華陽國志》時,他便採錄,些出於「南中」的有關諸舊亳之 說,以下便是《華陽國志》中的。則記載:

滋赐悉乃為是作關證,先查天地,日月,君長,城府,次畫神 龍,龍生夷,及牛、馬、旱,後產部主更,惡馬爐蓋,巡行安 岬,又畫牽牛、負酒、麝金寶瀉之之象,以賜夷,夷甚重之,許 致生卫重。又與竊錦、媛春,今皆存。尋刺史、校尉至,齋以呈 請:1121

<sup>(10)</sup> 略賞王·「兵部棄城州城賊政策儉等露布」與「統州退破逆城諮沒养墒度鄉庭布」。 《全唐文》199。

<sup>(11)</sup> 獎鍊著,向達校主,(豐書校注)(北京:中華書局、1962)、頁29、44、49、141、160。

<sup>(12, (</sup>谷陽顕志) 4, 南中志。

與九隆,故事。m《豐善》中記載,在唐貞元年間,南詔之主曾「獻 書于劍南節度使草皋,自言本永昌沙壺(沙壺)之源也。。04遺樣的 舉止、前似前退當地發長家裝向中國官員足述 展示諸葛亮所屬「選 譜」及它物、在獻書之同時、南詔之主也宣稱自身源出於「沙壺」 (沙壹);此也符合「圖譜」中「龍生夷」之內容。因此唐代南詔上 對劍南節度使所獻「書」、很可能便是北賴「圖譜 後面,我會再提 及此本地「文類」。

### 佛僧與祖先:南詔圖冊中的大封民國認同

常維為巴獨、南中、護中等地寫《鄉陽國志》,此書可視為蒂夏 南方本上人士的聲音。但常維為蜀人,因此他所描述的「南中」只能 代表獨人(當時也是帶夏)對其南方地區的看法。到了中國唐、宋時 期;由於本地南函(738-902)與大理國(937-1252)之興,此兩國來 受滿、確文化及小乘佛教文化影響,本地社會配修得聯各種文字,國 錄記德集戶記錄、保存便完傅下來,因此我們今日得以具到此時雲廟 的一ം乾本上記憶。在介紹這些「文本」之前,我們還是看看當時的 「情後。

公元七世紀,洱湖附近形成六個或八個各統於其王的部族群體, 福六韶或八函;「詔」,即為王。後來在今蒙化飆山一帶的蒙舍詔。 兼併其餘各詔,統一屆海地區、從此開設「蒙氏」之基業,當時唐代 中國希望快種此兩方刀量以乘制吐蕃,因此任公元七三八年冊對其君 南部田六詔整合而成,六韶又各導於地方大姓豪帥之集結,因此 大超內部一直有骨礙之地方豪長勢力。這些大姓豪帥、如自輔為屬的 楊氏、段氏、不只檢樓一方,後來也能左右南部國事。公元十世紀 初,南韶王名時其權臣鄭賈嗣所籌,後來楊下貞又滅了鄭氏、另之趙 營政。<sup>110</sup>不久帝位人在公元九。三七年被段思平等得,從此聚氏南詔 亡,雲南道人大理段氏王朝時期。段氏得以成功,三十七部的支持是 伽關鍵。此三十七部分布於雲南的東部、北部及貴州西部,因此段氏 大理能直接院活的地域可能不大。<sup>117</sup>由許多文獻看來,自南詔中朝以 來至大理時期,佛教旨在本地赴會上層流行。後來佛教也流行於 間;元代郭松年《大理行記》中記載,「其俗多尚浮塚」,無論賢富 家中都有佛堂、老壯手中都時時數著珍珠。《大理行記》中也記載有

及羅蘭為「豐南王」,皮羅蘭之子閉羅國 (752-779) 在位時,將大 語分為「十牍」,派官員將領治理。如同行封建領主之制。119間羅國 時聲氏王國常與唐帝國衝突,並曾大敗諸軍,後來害為」阻止聚氏與 吐藉合作、派益鄰為「西川節度使」以經營唐與擊氏王國的關係。公 元七九四年(唐貞元十年),唐勸與其國君異年泰對唐魏好,冊立異 年韓為「韓詔」,領「貞元冊傳詔印」。並在此散「雲南安輝使」 以控制南詔。事實上後來南詔魯來愈壯大,唐帝國不且無法控制該國 反受其條犯。公元八二九年,南邵甚至攻到成都,擴了大量工匠。

<sup>(13)</sup> 拾嘉端,《大理古代文化史稿》(台北:明文書局,1982)。頁30-31。

<sup>(14)</sup> 繼練等, 向遠校注, 《豐書校注》卷三。

<sup>(15)</sup> 水洋· (南绍野史會證) (昆明:雲南人民出版社·1990) ·頁 6-9。

<sup>(16)</sup> 北庭的特氏與超氏家族,可能即為(西洋河風土記)中所務 以楊、奎、趙、董為名家,中的「楊、趙、家族。

<sup>(17)</sup> 本芹· (南諸野史會謹)、賈 9-10:徐嘉琪, 《太理古代文化史稿》、頁 332-339。

「點首山神」之廟·該山號為「中岳」:(18)這是另一種地方信仰。

南詔留下的本土歷史記憶,最重要的應是〈南部圖卷〉。據學者 考遠,該圖卷原卷應等成於公元八九八年,今本可能為十二至十三世 紀之重繪本。(19)《何韶圖卷〉由圖畫卷與文子卷情成。據文字卷內容 敘述,比圖卷製作之原委是:南韶帝(舜化貞)想要接求阿健耶觀台 之聖跡,於是派人到各地尋訪。後來,各地自所都發現並呈報。集觀 香的神聖事辦,因此南韶帝命人盡下,並記下,這些阿健耶觀台之神 學事辦。

此圖卷之圖文內容略如下述;由於其事繁複、我將之歸納為以下 發壓,一一、將軍張樂進求與與宗王(繼歷奏)共同蔡天於藏柱則,柱 頭的鳥飛到興宗王臂上,又有一大生於奇王(細极編,興宗王之交) 之家;這些,以及其它。些靈禺事件,讓與宗王兵強國歷。二、敘述 一、然僅在奇王家乞食,奇王之妻「灣瀾絕」與興宗王之妻「夢諱」奉 之甚結。後來僧人化去,留下一些聖跡、如象、馬、牛之躍跡及其衣 冠。三、楚僧出現在「南開都」,被村民追殺、支解、火燒、被加入 水中後又復活,在此他也留下一些聖物;其缽盂、錦杖被置於試於山山 上、乾變為石在窮石村中。四、此梵僧出問兩裝浮山頂,後遇到「普 直端直」大首領、「出和第二大首領,受到他門禮拜。五、聖僧室 「忙道」大首領地界,化作一老人,要民眾為其體綱像;於是有鑄作 之整像置於山上。六、後來經、梵僧指點,大家才知道以上整僧皆是 阿嵯耶觀音的化身。阿嵯耶觀音之故事到此為止。

後面・觀卷文字說明南詔帝(稱仁虞)到應訪求聖人之跡的原 卷,以及,敘述其命人探求南詔聖教起源,及最後編成此圖冊流傳之 結憑。接著是編寫此圖冊之南詔臣下的後語。文稱,每年二月十八日 祭此回赎耶觀音。又稱,西洱河有河神金螺與金魚,被裝託纏繞,祭 此可神以急災難、接著說明,南詔王如何崇敦阿鹺耶觀音,稱她為 ,後國聖源阿鹺耶觀音,以及,複越南詔王下今探求聖教人國起源 夕懷事,及此圖冊編成之原奏。

文字卷中以下道 -段敘事,流露此文本創作的另一些背景——也 就是以佛教立國之南詔,欲尋求一種本士認同之情境:

赦,大封民關整數與行,其來有上,或從朝、梵而至,或于藩、 漢而來。変代相傳,敬仰無暴,因以其馬強處,王實克昌。萬姓 無故礼之災,五穀有置盈之端。然而,朕以童幼,來得占今,雖 與教而入鄉,未知何聖為始,奪欲加以供養,關象流形,今世後 與稅。因問儒,釋、者世之輩、通古縛今之流,莫隱如 閱,讀後追奏。

這段文字,是下令製此圖冊著南脳帝舞化貞自並之創作原委。這 文本敘述,本國之王樂昌盛、社會安足,皆因「聖教」在此盛行。傅 聖教於此的,或來自西域,或來自由度,或來自吐蕃,或來自中國。 南脳帝希望能知道,到底是何方聖者最早將佛法傳入本國。因此他令 有學問的已屬德丽研究出個結果,將此「起源」聖佛當作本國至高的神 學供奉,此有其事圖盡流傳,後來,據此文獻稱,王其事之臣「門便 採《鐵山起因》、《鐵柱記》、《西西河》、《張氏國史》等書之記

<sup>(15)</sup> 郭松华、《大理行記》·雲南史料叢刊·第三卷(昆明市:雲南大學出版社、1998)。 第 133。

<sup>(19)</sup> 季霖瑩、《南部大理園新資料的綜合研究》(台北:中央研究院民族學研究所、 1967),直40-51。

載,以及各地民間呈報之聖跡,寫成比圖卷中的故事。此段文本願 示,在南韶帝的認知中,本地聖教多由「胡、梵、蕃、漢」這些外 地、外族中傳來;這些,也代表「南韶」居於各方核心文化勢刀邊緣 之情境。因此考察「聖源」,相當於「繼本」起源建傳。

在此段文本之前,另有一段文字、清楚的說明這「探求」是要建 立一「本上起源」、而非其他外地、尤其非唐帝國。此段文本大意是 說,全義四年(819)南詔使臣在益州遇見一唐人和尚。該和尚稱, 你們雲南自有聖人到你那兒授人佛法,我們大唐說是「玄奘」,其實 並不是:玄奘在貞觀三年到西域取經,十九年歸京都,而奇王在貞觀 三年才出生,玄奘怎可能授佛法予奇王父子?更何况玄奘也未路經雲 南·該文本又稱,保和 [年(825)有 西域僧人來南詔國都,他問 道,「西域蓮花部尊阿鹺耶觀音」曾來到此國,現在究竟在哪兒?於 是「大封民」才知道阿娣耶觀音曾親身來本國授佛法。(301)此段文本 中,作者透過一唐人和尚之口否定「聖源」來自唐帝國,以此強調本 地「聖源」之特質。此更表示南詔帝王欲藉尋找「聖源」,以建立或 強調「大封民國」本上性之意圖。更值得注意的是,以上《南詔圖 冊》文字卷之兩段文本中、都提及「大封民國」及「大封民」。據中 國文獻記載,在帝舜化貞的父親帝隆舜在位時,改國名為「大封人」 (大封民)。(21)此新訂屬名,也有強調此為本地「封民」之國的意 思。「阿嵯耶觀音」在此圖冊之末、又被稱作「建國聖源」,明白披 露其被奉作大封民國「起源」此一意含。

如前所言。《南韶國冊》之圖與文·表達當時南韶統治者欲逾之一「本上起頭。的阿袞上姓。起源。與前面投所線的「根基歷史,中的「起源」一樣。都以強調共同「根源」來凝聚。個認同群體。大上學科、「學學」,也以「高麗國人」在七十認同中開寫找到。本上起源。不同的是一高麗聖家校夢的是一個「英雄成先」,而傳教化的南韶君王校尋的用是一「英雄神佛」——後著。「血緣、傳承版「佛法,傳承取代」「接兩」群體成為受佛法所化的「信徒」群體、此情境之別,表現在文本上的則是:「英雄祖先,在各處留下他的「子裔」。「聖源,受僧則在各處留下他的配鎮(如农物、禪权等)。最後、在此文字管中南詔帝王今曰。「督欽加以供養、圖象流行」。他希望將阿縣耶觀音在南詔各處留下聖跡之事圖畫流傳,也類示其推覆此、起源。記憶於國人、以凝聚南韶「大封民國之人」的意思。

此圖卷故事情節拼奏之強隨儘可見。顯然這是由於,如作者們 椰,他們參考《賴山起因》、《鐵柱記》、《西洱河》、《張氏國 史》等書寫成本圖冊。事實上,作者們凑合各書之神異故事。将之申 在一起的則是阿輔耶觀音所化聖僧之「英雖遊歷配」。這一點,也如 高麗之《三國史記》作者金肅軾,結合眾設以合成高可觀之祖源一 樣。任高麗時期以前,還東與北朝鮮地區繼常在多元族群,多元政治 勢力相抗的情况下:雲南地區也是如此。基至在南韶政權成立後,各 地入首領、大將軍形同劃據軍閥。因此,這些探索、書寫「根源」之 活動,及合本土部同較為一之敘事,其產生之情境似乎皆為在多元分 立中尋求一體之本土部同。

以上圖卷所顯示的「聖教」起源・代表南詔及大理時期以一種特

<sup>(10) (</sup>南部圖冊) (及文字卷)。見李森燦, (南部大理圖新資料的館合研究)。

Ci) 《新產書》前聲傳。學者報出、此處之「大封人」應原為「大封民」、因避應太宗參世 民之韓而改為「大封人」。見尤中、《樊古通記為述校注》、頁26。

定「文類」(圖卷)書寫、傳播的「歷史」;圖卷中,沙壹、莊輔似 乎皆無 "席之地。然而在某屯場合,尤其是面對中國官員的場合,南 韶之主似乎也自稱「沙壹」之後。前面我曾提及、〈變書〉中記載。 唐代南韶統治者曾獻「審」給中顯劍南節度使韋暴,並自稱是「沙 壺」(沙卷)的後代。看來這「書」中所寫並非是上述之「建國聖 疆」,而是南韶統治家族自身與「沙壹」有關的家族嚴始。

#### 大理王朝至明清時期的白人與九隆族

無論如何,在包括雲南、貴州及廣西,四川一部分的整個西南地區來說,各地社會之人類生態、族群及社會階序區分都極為多元,後 雜,因此其社會歷史記憶也應是極為多元分效。我們所能見到的,只 是其中的核心社會(如南韶與大理之王室、貴族),藉由漢文字及相關國際所流傳的記憶與認同而已。(南韶圖冊)所表現的「大封民」認同如此,以下在這一節中我要介紹的,明清時期許多本地漢文文獻中的「白人」認同也是如此。更明確的說,它們都代表主要居住在今日洱海、漢池一帶、特別以大理附近為中心的兩個、大理統治階層及其後最宏記憶與認同。

南韶之後、公元九三七年進入段氏大理國時期。公元一二五 年,大理國亡於蒙古之元軍。元朝仍敕令段氏為總管、代朝廷治理此 種土;這也就時所謂「十二總管時期」(1257-1382)。公元一三八 二年,明軍攻下大理,才完全結束段氏政權。雖如此,在明清時期段 氏仍是再審地區的名象大族。

關於段氏之祖先源流。有許多不同的說法。元代本地一段姓士官 的篡欽記載:「威王使蝸伐漢,既克·又會秦滅楚,蝸遂留王真也, 以眾分為五將……段氏其 也」。(22)這個墓主段隱是大理段氏家族之人;可以說,至少有部分段氏在元代自稱為「莊輔」所率兵將之後。另外,關於段氏始結有 本上傳說,稱段氏先祖為「三靈白帝」及一神與女子「白姐」所生,據清初雲廟僧人寂裕所著(白國因由)稱,「段思平者、三靈之子也……」,接著他引(白古頭)敘述道:「極樹結羊,愈長愈大,後來東「落下來,裡面生出一女子。」對夫妻衣養「她、將之灣寶長大。後來「三靈白帝」與她成婚、生下段思來,賽思度。這個「三靈白帝」,便是本地「三靈期」所紀之「三靈」。(22)

《白古通》是 豹政於宋元間,以「白文、書寫的本地舊作。此 書又寫作《赞古通》或《白古通記》,原書早已亡佚。在明代至清初 時期、餐商大理地區許多本地著作都常稱其部分內密引自(白古 通)。如前號《白國因由》一書。為清初本地聖元寺僧人寂裕根據寺 中隔錄上配有文字之圖繪以滿文寫成、寂裕稱。「繼未見雙占通。而 大概不外於斯」。<sup>124</sup>可見他認為該亨隔扇上之圖繪內容與《白古通》 相去不適。

據明景泰元年(1450)所課之《:靈閣碑記》所載·三靈神的來 歷為:根據「白史」,應天寶年間查認下盟羅圓之時,出現了信「位

<sup>[22] 《</sup>放理陽霧英官司案騎段趙麗ዼ祥序》,見張娟珠、《南招縣白族文化》(北京、節夏 出版社,1991),頁110。

<sup>(23) (</sup>台屬因由) 11.167。另外,生疫民的「台州阿韓」又見於一明代王統六年(公元 1441) 又(被處士楊公司墓墓功総)中,此時上原提民之亡(公元1382)不護,因此 學者認為,自然,應是大理時期傳下來的投入經歷傳號,見,條嘉陽、(大理古代文化 未編)。第 1300.21。

<sup>(20) 《</sup>白國因由》,中國少数民或古籍集成 87 (成都:四川人民出版社,2002)。

种靈·其一為吐鬱之酋長,一為曆之大終,另一為南韶閣離職傷妃之 戶,三將共同雖兵打南韶,後來兵敗被毅。三將死後,他們托夢要人 們為其之廟。顯成,從此三將三雖促帖地方,至南詔王異牟尋時,王 追封他們為「元祖重元那祚皇帝」、「整德興邦皇帝」、「鎮于最福 靈帝」。若干年後,廟旁一老人無後嗣,他向神祝鏞。後來他繼的一 株李樹起了一個大果子。果子號地而生一女子,她便是「白姐」。該 碑記模道。「白姐」為帝韶清平官段寶瓏的夫人。有一天她到阿邊 遭。在水邊觸及一段木頭而受孕;均這段木頭乃是「元祖重光」所化 的應,皆如與雞斯年也,便是段思平、段思良等大理帝王。(26)

這是非常具有深意的 個民間傳說。該碑文稱,這故事是根據「白史」;此「白史」指的應仍是〈白占通〉。將吐蕃酋長,唐大蔣 與南詔王庶子,三者合一之帥靈作為大理段氏父系組織,又將帶有本 土符記「白」的帥異女子作為其思系組織——這條的實高,強調「段 氏、王權及其碑聖性平自於多方核」勢力之匯集,同時也展現其釋社 於此多方核心權威邊緣之情境。白組「觸及龍所化浮木而生子」此 情節,又顯然取自於衷途「本地起湖」的「沙查與九隆」五號。因而 也無幾多種起潮的敘事,也是投所稱的「邊緣文本」,反映當時本地 知識實來處於多元遷緣中的懷境與認同。

明代段氏的另一個「祖源」,是調及觀音由天竺帶來或在此得佛 法的「阿吒力」(灌頂僧)之一。刻寫於明正統三年(1438)的「基 志銘帳,臺王段恭的祖先,「世居鄧川源保之市坪。按〈郡志〉:唐 明代前期,軍物地區許多大姓家族的鐵誌中,都宣制其祖先為南 訊時期之阿屯力、報用僧)。除了前述的段姓之祖外、還有場姓、如 (故寶祗長老墓志紹) 所載:「寶惟讓德,字守仁,姓楊氏,世居喜 驗。稽都志,唐貞觀時,觀音自西城雄此上國,號大理,化人為善, 鑑受楊上維等七人為吒力補預僧。 \* 四遺樣的姐 原記憶,顯示《南詔 國而》中奉觀音為「建國聖鼎」之叙事,其文本作為一種社會記憶也 遊成一種「博娃」,用便是再海地區各大姓皆將其祖先來附于此「起 源」。

以上提及的幾部文獻,如〈白占通〉、〈白國因由〉、《樊古通 記淺連〉、《絕「寬線限集》,以及耳傷地區之碑文墓志等等,在描 非實需之史地人物時都提及,本上符記。「雙」或「白」——其超稱 「白銀」,其史稱「白舌通」,地為「白國」,人為「白人」,其帥 又稱「二靈白帝」。<sup>181</sup>以上文獻似晉出於雲南本地人上之手,說明至 少在明代初期以來,「白人」在本地也成為某一人群的自稱。<sup>181</sup>以上

<sup>(2)</sup> 白担「獨木生干」、獨然是「沙雪故事」的額級。成於清代的《焚古通記後述》一書、 未提及華樹生「白姐」之號。但得後思干·思复之等「爛水有學」而至下他們。 (20) (三重觀記)、見《大理叢書·金石篇》。頁49。

貞觀時、觀音大上自西域來建大理,以念仙氏之口化人為善。摩頂蒙氏,以上斯十。攝受段隔超等七人為興託力雜頂僧……隔超即公始組也」。"問題存此「鄰頂蒙氏、以主斯士」,指的應是〈南紹園冊〉中所稱、觀倉所化「聖傳」授佛法於蒙氏之組締役雜(奇王)之事。

<sup>(27) (</sup>被老人投公墓店館)、总強錫環、《南詔與白茲文化》、頁 192。

<sup>[28] (</sup>故實稅長老慧志銘) · 見強揚禄 · 《南招與白族文化》 · 頁 [4] ·

<sup>(29)</sup> 方國府舉己有類似之說,是其所著〈白族的形成〉,轉引自本序,《南部野史會證》, 賞 128。

<sup>1200</sup>原左雲南邦雲水目寺之大理《誦公答鄉》,碑文中布「訓公隨嫌白地,之語:可見在大理時期、當地人也稿本上為「白地」,更早、《南湖園時》中南部自称之間名為「大封民國」,有些推者認為「封」、「幫」古音相同、而「幫」與「變」、「自」是同學

證整文獻中,最常被提及的一個「雙人」(白人)起源故事,是一個 混合阿育王、沙查,與九曉弟兄、細奴羅,及莊鰔等英雄主題之多種 版本敘事。證些著作之作者,大多稱此一白人起源故事引自於(白占 強)。4<sup>11</sup>

較早的《紀古漢說原集》,據稱是元代張遠宗所撰。張道宗在此 曾之後自署為「旗民」,審中又多記載、譽揚張仁果、張樂進宋等人 之事讀、因此很可能他便是元張姓家族之人,該文教述。古京孫突發 如下:(一)阿育王的三個兒子為了道。匹神馬而到了旗,其劃交為 了追他們也到了此地。(二)蒙迦獨賽鄉樂羌。也就是沙一(壹) 爛浮木而得孕生十子。沉木化為誰,九子皆觀走。惟幼子獨留,龍父 矮他,證幼子便是「習農樂」。其弟兄們推他為王。主字哀山。他們 與「叔波息」的十個女兒成婚。(三)因有人要害「習農樂」,所以 他奔往「巍山之野」,在此教民耕疆,人們尊他為王。(四)有受僧 自天竺來,到「智農樂,家乞食」「智農樂」與其褒凱於供奉、因而 僧人告訴他們其後人將世代在此為王。(五)大將軍「張樂進求」招 集各地首領相會。共同繁於樂社旁。此時鳳凰飛至「張樂進求」招 集各地首領相會。共同繁於樂社旁、此時鳳凰飛至「張樂進求」招 集各地首領相會。共同繁於樂社旁、此時鳳凰飛至「雷農樂」兩上, 次都為此鄉果獎服、據他今後生已,接害、訴又人壞那及羅清由同 育王之三子,莊鄉、張氏豪族至當農樂的傳承關保如下:(六)阿育 王的三個兒子,在此各主其山。後來莊聽出征來此,作了演園之君。 阿育王的兒子及其朝父之後裔,於是與莊錦兵丁及諸夷雜處。(七) 莊蹻作漢王,但他崇佛,還居曰崔、鹤拓、浪穹。後來大家推張仁果 為新漢玉。仁果由白確發辨,故國號賴白。(八)唐代、張仁果三十 :代孫、張蟾進來,是鳳瑩飛至「習農樂」獨上,所以讓位於哀中王 之孫,王以「蒙」為國號,此便是蒙氏十三王之無祖。(九)蒙氏追 封面音長之一子,遂帝號,並封為名山之時。(22)

關係、定是「個混合乡種」歷史」的敘事、其內容結合三種「英雄健產」、教事 阿育王之子、莊輔、習農鳴等「英雄組先」之歷史。「阿育王之子」是一個起學、以表示本地人的宗教本質;後來取代 上繼後發而成為漢土的張仁果,似也出於此人群。「沙一」(沙查,與其十個兒子又是一個起源、說明本地多元族群(十個弟兄之後)的由來,以及其中的核心土體陶智證或系族(智觀樂之後)的起源。「正講」也是一起源、以此詮釋本地較楽化之族群的起源。這個文本也採納《南韶屬冊》中的楚僧與細奴蹇(習農樂」放事,並將「沙一」故事中得服父寵愛的「九隆」變為「習農樂」,以將此兩段故事治療在一起。整篇文本先提安回育正之子、又提及莊輔、習農衆等立國英雄、以及智農樂安殿資제端等事,這樣的故事施關本地政治、宗教、元誌。的特性。在此文本中、阿育王之三子及其觸後来被向紹帝封為機個名山之神、並臨以帝號,也傳答同樣訊息。不僅如此,阿育王之三子及其觸後来被向紹帝封為機個名山之神、並臨以帝號,也傳答同樣訊息。不僅如此,阿育王之三子及其爾受對為、帶數與本地山韓信仰。

這個「歷史」敘事中所表現的混合性尚不止如此。此「歷史」以

答。國於然為「大封民」即為「大由民」之意。是。光中,《赞古越北後述改法》,員 26、唐代以來,中國文數即常鄉洋傷一帶之土著為「白蠻」,非兩者「白芹園」。「變 人」,"變我」在中國文數中出現很是等。更申遏,由於變功社會歷史記述之表稱交 後。我們不可能辨別白人、白地、白國原來便是本土自錦之詞,或是本地如識等姿件之 如分園。

am 或稱 (雙古記) · 《雙古遊記》或《雙古遊》。

<sup>(12)</sup> 張道宗, 《紀古真説原集》(台北:正中書局·1981)。

華夏之歷史時間、空間與史事為架構。如其文起始為。「古漢,始在 唐盧而前,漸漸有野人授土號、法外官長。唐分命中宅、西曰昧谷。 懷導黑水、至於三危、人於南海……。」這是將本地實於奪夏之時間 與空間起始之中。此文又記載、周宣王在位時,阿育王之三子來此。 漢代張奪受命封孫仁果為漢王、唐封張樂雄求為臺南王、以及王莽發 長擊基州、諸葛亮帝征等事。這是同時強調中國與本地「順則封,逆 則討」的聽係。即使如此、作者只是在敘事間強調本地与華夏之歷史 空間的一部分,以「三危」、「黑水」等空間符號表示本地居於華夏 邊緣的本實:在皿緣與文化上、作者仍強調本地之沙一(章)或阿育 王根額。或透過沙一、阿育王與莊讓等符號、将本地、西方佛法世 與、北方海後爾等擴派是而答一。

最後、雖然如前所言,此文本內容結合三種「英雄定毒紀」敘 事,應是「英雄祖先歷史心性」產物。但其中也有「弟兄祖先歷史心性」之數事與跡。如阿育王的三個兒子,這是三個弟兄;如沙一的十 個兒子,十個弟兄。這些敘事符號似乎也表述,各神廟、神山之信徒 評讀問,以及各地方族群問、皆有如「弟兄」般的對等結合、區分與 對於關係。

漢代以來傳述的「沙靈」故事,其敘事中有一個重要因素,便是「九隆弟兒們」繁衍了許多後代;此「弟兒祖先故事」說明本地各族 詳的由來,及其對等而不相統屬的關係。此顯示。「弟兒祖先歷史心 性」可能普遍潛藏於本地社會文化之中。事實上。明清時期雲南上人 所寫的本土歷史中。「弟兄祖先歷史」敘事非常普遍。如明代萬曆年 聞昆明人倪翰所作(南韶野史)、1001其中關於雲南及戴近諸地域人群 的起源,該書稱:

當南右麓服,《白右記》,三白王之樣,西天學凋閣阿育王第三 于瞻莊低祭次蒙号為妻,生低紫註,並生九子,名九龍氏。長子 阿輔羅,即十六國之祖。次子蒙註奏,即生善國之祖。三子蒙註 諾,即漢人之祖。四子蒙芘受,即東蠻之祖,五子蒙芘篤生十三 子,五賢七聖,蒙氏之祖。六子蒙註紹,右與子之國、七子蒙註 縣,即交趾國之祖。八子蒙註頌,白度張樂進求之祖。九子蒙註 關,白妻之祖。(41)

在此「歷史」起原上,作者引《白古記》,以河育王第三子及其 審生 戶九龍氏為起始,然後稱此「九弟兄」分別為王蕃、護、占印度 (以上大國為代表)、南部蒙氏、白康張氏、白夷、禮夷,等人群之 組。這個「歷史」敘事。以 個「弟兄祖先歷史」表述作者心目中雲 南及周郡地區各族群的對等關係。《南部野史》作者在此段文字之 後,接著兩下按額如下:

接,《哀字夷傳》,古有婦名沙壺。因詞魚觸一坑木,遂而生十 子。後本化為龍,九子驚走,一子骨坐,名曰九隆。又云,哀字 有一婦,名奴波惠,生十女,九隆兄弟各娶之,立為十ं益;董、 洪、段、施、何、王、張、楊、李、趙。九龍死,子孫繁衍,各 據一方,而南朝出薦,故謝寫永為其國色。(55)

<sup>(33)</sup> 見方國瑜·《南部野史》概號·《雲南史科叢刊》第四卷·頁 765-770。

<sup>(34)</sup> 本年、《南绍野史會證》、南韶歷代源流、頁 17-18。

<sup>[15]</sup> 同醇:引文中之「九龍」據淡生堂本改為「九墜」。「諸葛亮為其國也」。「圖」應為 圖」之後。

由此看來,他認為《白占記》中之「沙萱故事」出於《後濂書》 之《宴率夷傳》。然而在《哀车夷傳》中九隆十弟兄各自聚妻之情節 後,他又引越「另一個設法、稠董、洪、段、施、何、王、張、楊、 李、趙等十姓家族是此「十弟兄祖先」的後裔。這十姓,都是大理國 時期或更早以來洱海附近的諸大姓。以上倪翰無論是在文中引《白古 記》,或是在按語中引《哀平夷傳》,最後都將它們寫成典型的「弟 兄祖先歷史」——前者以「歷史」說明南詔(蒙氏)與天竺《十六 國》、吐蕃、漢人等的數等關係:後者以「歷史」說明南詔大理國以 來、大期附近各大姓間的對等關係。兩者都是「弟兄祖先歷史心性」 下遊生的「歷史」。

明清之時,又有一書名為(獎古通記淺述);由書名看來,它是 根據(白古通)此寫而成。在其中,有關「獎人」(白人)與「六 部。碩先忠潔之記載如下:

獎人之初,有聯重低者,其子低率並,居永昌東字山麓。其締曰 沙查,潔潔水中,獨一沉木若有為為。因擬,生九男。後沉木化 為禮,眾子皆驚走,樂子背權,而坐。攬繆其背,故號九隆族。一 口牟蓝羅,一四年並兼,三四年並諾,四四年並稱,五四年並 萬,六四年並托,七四年並妹,八四年並頌,九四年並別,當是 時,都有一夫婦生九女,九條各娶之。于是種類滋養,支苗繁 析,各雜主地,數居山谷,分為九十九部,其首有六,號曰六部 馬。 以上故事中沒有「阿育王的王子」之情節・卻將「低牟苴」與 「沙雹」(沙壺)結為夫妻・九雞族之「九弟兄」各有其名。他們不 星廣大的議人、吐蕃與攀氏之組、也不是大理附近有漢姓的幾個大家 快之組、而是散居山谷的六詔各部族之祖。這仍是以一「弟兄祖先故 事」凝聚「九陰族」本地族群之歷史敘事。「九十九部」代表族群级 多之意。

在此段文字後、《樊占通紀淺述》接著敘述,「周顯王。時間上 成遺他的弟弟莊鐫爲征西南,後來莊蟣就留在此建立滇國。與獎人國 和好相通。將文獻記憶中的「楚國将軍,或「楚莊王苗裔」,會爲為「周王的弟兄」,裴顯作者——在「弟兄祖先歷史」敘事結傳下——提高「莊蟯。歷史地位的意圖。關於南韶王室蒙氏之祖先起源,《樊 古通記淺述》稱,曆太宗時有九隆族第五族牟苴等的三十六代孫和以 羅,其母學利羌在龍池邊先衣,有飯而受孕,生九子;八子皆隨龍父 异天,惟細奴羅留下,後來成為六詔蒙氏之組,這是將沙養故事與攀 利克故事分離;前者說明所有「獎人」的來源,後者說明南詔「蒙 跃」的來源。後者號數也有「弟兒祖先故事」之形式,然而八子隨龍 父异子惟繼奴隨成為南語之開飢 英雄,這已是「英雄祖先歷史」之敘事了。

由本地洱海大理 常明青墓誌銘,可略見本地大姓家族認同之變 讓、表現於上述「灌頂僧」、「蒙氏南韶」與「九隆」等記憶在墓誌 銘中的變化,大約由元末明初到十五世紀中期,大理附近各家族都如 向於在墓誌銘中吹號祖先為觀音帶來的「灌頂僧」,或強飄祖先出自 某密法高深的僧人,或出於蒙氏或段氏政權下的高官。然而約從此時 期之未起,大理附近的大姓人家開始自稱「九隆族」,同時漸少提及 但先之密僧背跟及與朝詔、理二關係。無論是稱組先為「密組」或出 自「九隆」,都有一部分家族開始受中國姓譜記憶影響,著著「姓」 與「地望」與華夏鉅族聯繫在一起。如自稱是李靽富(七節之一)後 虧者。也自稱是「隨西宗支」;自稱為「九隆族」的張姓家族,說是 出自讀河孫氏。楊姓,自稱為「九隆族」,也自稱是弘農楊姓。<sup>12時</sup>職 两本、清河張、弘農梅,都是中國語系記憶中女系緊多印人在策。

到了十六世紀中葉以後,宣稱成先為「密祖」及南韶、大理時期 高官・或稱出於「九隆族」之風氣漸消失。大部分盧誌中提及的都是 在元、明時期有功名、官職的祖先。清初以降,大理附近嘉誌中便出 現許多祖籍為南京、江西的家族。這個現象及其背景,在清乾隆年間 節範所著《漢系》,書中有深刻描述。他稱。明代中國以軍事征服本 地後。「在官之典籍。在野之簡編。圣付之一炬」;加上明、清政府 曾惠外畲畜戶至濱、所以土著家族皆稱,「我來自江南,我來自 京。。印節範島大理附近之獨渡人;以上教趙顯示他對此現象之處 懷。穩研発本地越熱。族籍的學者稱。本地各大姓早明證號上沒有南 實人、江南之齡,清朝此該不在各姓家辭中出現。680

#### 莊蟠復出於「方志」之中

在以上幾部明清漢人的本上歷史著作中,我們可以看出,雖然作 者們引述《白古記》時流露著強烈的本上「白人」或「漢民」認同, 但這些作者皆具深厚的中國經史學養,因此他們也離免受中國典業觀 點之文類,文獻記憶影響,更重要的是,此時雲南已入大明坂圖;這 個政会社會「清境」,使得在此情境中的個人易接受與「清境」相應 合的「文本」。如前途兒絡之《南詔野史》中稱,「雲南古荒服」。 快塘《尚書》《禹貢》篇,「荒服」是指「九州」邊遠之地。倪縣在 實為中將本地置於「荒服」,也就是承認本地居於 揮夏 空間 邊承地 也。倪翰此書網為「野史」,也顯示在雲南入於大明版圖後,本上 「歷史 也落入歷史試機邊錄。

明代以來進入雲南的華夏文人,在傳播這些典範歷史記憶上有相當貢獻,特別是,獲罪受贬於雲南的四川人楊慎,在此留居下十餘年,對雲南本地七人的影響相當深遠。他在雲南常與當地土人來往關和,並注意蒐集地方文史資料。楊慎編著《滇載記》,便是把《白古記》中的本地歷史「特為剛正・今其可讀。。然而就在這「耐正」中,不僅許多本地傳設途失,華夏之「典範」歷史思考及其中蕴含的華夏中心王義屬見也藉此傳佈,以書名來說,「載記」是中國正史文類中的一種次文類,事記載「借偽」及權之人物傳記。簽龍(直隸人)為本書所作「序」中,解釋此書為何稱「載記」。他稱,早先南紹這些君主自己就稱起王來,所以應視之為中國史上的「屬安」政權,將它們的歷史當作「截記」。將本土歷史敘事視為中國歷史又領中的「載記」,也顯示鄉省的華夏正就觀。在此書內容中,更處應可見機慎的華夏與別。如他稱人隆弟兄之裔「支裔養衍,竊臟士地」,又稱,「夷裔盜名號,互起誠,若歸繼然……于今別資落而部縣、,朝賴介而衣裳之」;此皆表現其對土著的師束。

在前面數章中我曾提及,中國「方志」是讓「地方郡縣」成為

<sup>(</sup>納善士正字墓站錄)(1462)、《故大操李公同宣季民墓站錄)(1452)、《故居士 張公墓站錄》(1426);以上均見於、《大理叢書·金石篇》第十冊。

<sup>(</sup>B7) 歸蔽, (滇原):典故系六。

DB) 强備法· (南绍與白族文化)。頁 79-80。

「各國整體」一部分的文類,同時也是「本地為等圖一部分」此一現實本相(reality)的文本表徵(representation)。因此在靈南進入中國版圖後、明清時期出現多部顯於靈南的方志書。這些方志中、幾乎是產無例外的、皆強調「莊總王濱」記憶、如編於明景泰六年(1456)的(景泰與陶圖經必書)。為,乃,西國陵、陳文所籌,(益多書的臺灣的「建置沿革」一也就是歷史——的敘述中,他標:「雲南古西夷縣莫之屬,其者及以十數,而濱最大、以地有濱池位為名也。春秋戰國陵,必即江西豫華人用季風籌修的《正德雪南声》(約时政 1510),敘述雲南之「建置沿革」。他轉,「雲南、唐 或与南交 联合之 交、梁州之城。天文井、鬼分野」。這是在空間書。上,将本地限為華夏空間的一部分。接著,「周以前為鄧外西南夷,縣英之地、楚莊縣略北至濱池、因王其姓、號濱圓」;這是以莊鏡王濱記憶,來說明本地很早便會為華夏所征服。(40)

在「方志」之外的明清上人者述中,我們同樣可見本地歷史記憶 如何漸被邊緣化,以及新的歷史記憶如何將墨南納人華夏之內。明 宋、福建長樂人謝嶽潮作《濱路》。薛承教為該書所作「序」中轉, 《白古通記》等本上典籍「皆以其總創之文字,傳其豐獻之方音,奉 士大夫幹能通之、詢之國里耆民千百不一二語也。」此為將本地之文 本記憶邊緣化。同時,「閩里耆民千百不一二語也」,顯示這些歷史 記憶也逐漸在地方上被失懷。在《漢路》敘事之始,作者稱「下皇之 世,地過日表,夏、商盛時,朝者萬國。濱雖遣康、亦熙服之內臣也;這是將濱納人中國政治結構之邊緣。該文又稱,「雲南古梁出城,強外西南夷所居也。朝環變九州,其西南為梁州。(禹貢) 鄰陽 吳水為梁州,其地曰百歲,以西南有百國名之」;這是將濱納人奉受空間結構之邊緣。「周武王伐討、張人與馬。春秋時楚叔能逃於濮。始屬楚。整破王遣莊縣略地至濱。自有秦節,道施,遂王之;(叫)此為將濱齡,華夏之「英雄祖先歷史」之內。兩個「英雄」(楚國的故鄉與莊鄉)徒於邊疆的敘事。經得下地成為華夏歷史之邊緣。由以上有關道之歷史故事。可知明清侄者傾向於在華夏文獻中找出更多、更久處的歷史記憶。來說明清侄者傾向於在華夏文獻中找出更多、更久處的歷史記憶。來說明清侄者傾向於在華夏文獻中找出更多、更久處的歷史記憶。來說明清長名以來便隸於華夏。雖如此,「莊鄉王濱,仍被許多學者根為較可信的歷史之始。如浙江遨海人馮幾舊《溪等》、約成於1662)中。作者便明白指出,「考濱事者當自莊賴始」。

此時、雲南本地上人如何看待本土歷史,以及華夏所強調的典範歷史?我們由明清時期許多本地作者皆引《白古記》來看,他們早先似曾以《白古記》中的阿育王、沙查、九隆、摩莉羌等英雄祖先記憶來抗臣華夏典範歷史。而且,更有意義的是。各人所引《白古記》的內容有相當差別:顯示博其文本引《白古記》程可能是一個托詞。目的只在表示其說有本地「典師」可循。雖然如此,如的所言,華夏集範歷史記憶,以及「雲南」此時在「梟舞」之內,這些「知識」(knowledge)與「權力」(politics)現實本相,也是本地上人無法。企應的、我們可以再舉一例。

晚清浪穹(雲南洱源)人王崧、曾受徽召入雲南省志局、負責纂

Om 陳文纂、《景泰雲南國親志書》,被於方國瑜主稿,《雲南史料畫刊》第六卷,頁 4, (4) 周東鳳纂、《正隐雲南志》,故於方國瑜主稿,《雲南史料叢刊》第六卷,頁 105,

<sup>(41)</sup> 謝肇樹,《漢略》、收於方國衛主藥,《雲南吏料農刊》第六卷、卷一,蘇喀,頁 662-63。

修《雲南通志》。已鑑成七志後,他因與巡撫伊里布以及其他編纂者 不合, 檀而攜稿離去。後來此稿為其同里杜允中,於一八二九年在大 理以《道光雲南志鈔》之名刊刻出版。在此著作中・作者表現其既接 受羅夏典驗歷史、又難捨本上歷史記憶之情懷。如在描述雲南省時、 他稱:「雲南府為省會,東北至京師八千二百里。其地當唐壤為南 · 交、昧谷之交、夏、商為梁州繳外……戰國時,楚莊蟜略地西至滇 池,歸報道絕,自王其地」;603這是將本地納入華夏空間與歷史之 中,他稱,「楚、蜀、滇、黔,于古為西南外徵,荒誕之事尤多」; 他舉蠶護、杜宇、竹王,以及高辛氏與繫瓠等故事為例,並稱「蠻夷 之王侯君長,其興也大率類此,。(43)看來是接受典範之華夏中心觀 點,將滇視為蠻夷之域。然而在他所舉的「荒誕」例子中,卻無沙 壹、九隆、阿育王之子等故事。這是因為,他不但未將這些本地傳說 視為「荒誕之事」,並還將它們寫入本書的「世家」之中。

操作者稱・他「爰稽正史・参以雜説・取其近是者進為世家」。 他的確是依循此原則、採各種本上著作所載史事、編入《史記》、 (後漢書) 等典籍之敘事·彙集成本書各篇「世家」。其中,第一則 便是〈滇世家〉。文稱:「滇王者,故楚將軍莊鏡之後也。楚有兩莊 幅;一柱王時為大盜,一項襄王時為將軍。為將軍者,其后稱王于 滇,。(44)在此書寫中,作者刻意釐清此「莊嬌」並非楚之大盜「莊 嵊,。「世家」館中還有〈夜郎世家〉、〈白鱟世家〉、〈九隆世 家〉等・我們知道・「世家」是「正史」文類中的一種次文類・在明 清方志中出現「世家」是相當罕見的。由此亦可見王崧在本土認同 下,以及在華夏與道二者。2 敘事文化中,不只選擇材料以組成文本, 更深擇特定文類來表述習些歷史記憶。這些不合「典範」的方志內容 版文類,nf能是FB不能見容於其他編纂者的部分原因。然而在他離 關省 东局後,此書稿幾乎立刻便在大理刊行;此或表示王崧及其鄉親 不願此書稿之論並受壓抑、掩沒,450也表示其論述在大理能得到一定 的欣賞與支持。

在本章中,我用了較多的籌幅來說明,漢代到明清「西南夷」或 雲南、知識養英如何回應中國文獻記載中的「莊縣」及「沙壺、九 降 記憶。南詔之主曾對唐代中國官員自稱「沙蜜」之後、《南詔圖 券》作者以阿嵯耶觀音為「確國聖源」,以及各種引《白古記》的本 地圖籍以阿育王之子、九隆、沙壹及其十子等為西南各人群祖源。我 嘗試詮釋這樣複雜、多元的起源記憶:所謂「詮釋」是指、試圖理解 人們在何種情境、意圖與情感下產生這些多元文本表徵。大致而言。 中南詔,大理時期以來至於明代,「莊縣」在本地社會記憶中多受人 們忽路。「阿育王之子」與「沙哥」、「九隆」、「細努羅」等、是 本地知識菁英本上歷史建構中的主要英雄。「莊嬌」或完全不見於這 必「歷史 中,或只是被略提及。唐代南詔王族及其藻人僚屬,應熟。 知「莊蹻王滇」故事。然而面對大唐官員,他們選擇自稱「沙壹」之

<sup>(173)</sup> 王淼、《淮光宴南志妙》、收於方國瑜主稿、《雲南史料叢刊》第十一卷、頁 406。 (43) 国动、省 476。

<sup>(44)</sup> 回放。百479。

<sup>(45)</sup> 超藩 (續雲南佛改志序) 中数趙聯元之言、稱:「巡撫伊翌右公,不樂人也。分纂黃 岩、李誠敬隸而堅飾、募典樂山 (王茲) 椒香、近撫復右之 、、, 益雜, 在王茲維去 粮,率被於樂山原稿多所襄改,引自於《進光宮南志鈔》「概認」,見《雲南史私蔵 刊 第十一系· ¥ 405。

後,而非攀附「莊譲」為組態,顯示其等為華夏之外的「蠻夷若 艮,而下賴成為統治蠻夷的華夏英雄後裔,在本國,他們卻下鄉以 "沙查」來強調家族的「英雄聚王」起源,而以王族與阿健那觀音之 關係來強調家族的超凡,也以阿健那觀音之遊歷及其所遺聖斯,來發 聚佛法化之南韶國人。

值得注意的是,元代至明清時期本地人在回溯南部政藝濟之歷史時、常提及少查或摩泉笼髓。字木得字生几千或十子之故事。此顯示在面對內部或周遭客族群時、人們傾向於以「弟兄祖先故事、來詮釋多族群對等的關係。可能很早以來,「弟兄祖先歷史心性」便流行於中國西懷地區。在漢、唐時期,富上曆統治貴族逐漸接受正直稱自身為「非獨」、「阿育王」,或一位吐蕃將軍、或一位中國英雄銀先之商時,「弟兄祖先歷史心性」仍頑強的存機於本地社會之中。特別是宣稱引自《白古記》的諸書中、後令沙查、莊媽、阿育王之子等「英捷、及九隆十「弟兄」之敘事。表現了本地人自居於華夏外或華夏邊接的情談,佛教化的影響,以及在此多族群環境中更久遠,根渠的「弟兄祖先歷史心性」。(469)

大理附近原自稱「白人」、「九墜族」的各大姓家族,其認同在 明末以來又有些轉折——許多家族開始自稱為漢人之裔。 九三〇年 代人類學者許曉光所研究的藝南「西城」,當地人多說祖先來自「南 京 ,自稱為漢人,奉行漢人祖先崇拜與禮儀教化。但許琅尤在其著 作中也提及,他們以「民家話」為母語,並信仰各村本主;以此語言、宗教信仰來說,他們是明清「白人」(或九雞族)之後,也是今日的白族。

## 西北邊緣:三苗與無弋爰劍受冷落

根據《後漢書》的描述。作為三苗與無 (聚熟後裔的羌人,主要 分布在青藏高原的東線及東北線,以及蘭州以南的目廓西南部地區。 該文獻 (稱,有些羌人部族如發羌。廣族等,獲往南藏高原內地。因 此後来唐宋之部分華夏史家認為,高原上的吐蕃也是西羌的一部分。 如 (新唐書) 記載,吐蕃出於「發羌」;因「蕃」、「發」兩字聲 近,故其了孫稱「吐蕃」。(中在這一節中,我將計論在歷史上青藏高 原東 後舊羌人地帶,以及吐蕃上體所居的藏地、本地人群如何看符三 苗與紙下聚創等記憶。

事實上、相對於實子、太伯與莊賴記憶在各方華夏邊緣受到或多 或少的重視、在青藏高原及其東緣山岳地帶,三苗與無弋爰劍配憶幾 乎完全不見於本地各非滿族群的歷史記憶中。這樣的現象,一方面是 由於住人類生態上,自滿管以來這便是一個華夏難以跨越的邊緣地 帶。我曾在《華夏邊緣》一審中說明,「羌」為華夏心目中的西方吳 族概念,也就是華夏西部族評邊緣。從股商至漢代,隨著許多西 「光人」成為華夏、華夏心目中此,爰族空間概念逐步西移。到了 香時期,此「邊緣」推移至青藏高原束緣而止,並在華夏心目中形成

<sup>469</sup> 叛姓我認為。西南各該群中常有我在芝族地區所見的「南尼雅在歷史心性」,然而以沙 全成學利差的做事發致。這些「蘇尼亞成故事」與芝族與特別之的毒型不同、主要並別在 於、美國表別徵先該等中完全沒有去談。但在西南地區的沙堂也要利其經事中,要及到 的分程成為經事中受要的行發。而且展見們的身子(方成十分場)也由現在故事之中。

<sup>(47) (</sup>新唐書) 216w14la: 吐蕃上。

一體固的「羌人」地帶、這關示在西方「羌人」華夏化的歷史過程 中,青藏高原東線是一人類生態上的華夏化「邊界」——當地人類生 想使其人群雖避於帶夏的住產方式、社會組織與政治就轄。4%在此情 境中、攀附或否定「華夏組先」對他們而習答無意義。因而東漢、魏 晉南北朝時期、被華夏曆東記憶中攀附「黃帝後裔」為其英雄紀先。在第 五章中我曾提及、他們自稱為夏后氏、有後底或問 E子之後。但並不 自稱為「三苗」、「無、足爰劍」或「姜姓、後裔。

在另一方面,唐代以來吐醬興起,其勢刀擴及於此,更使得此地 成為「觸鍵的「華夏邊緣」。公元仁世紀吐蕃興起於藏南,並向東及 東北擴張,及於青藏高原的束緣;此地帶許多被中國人威為「羌人」 的部族,如黨項羌、部落入吐醬勢力範圍內。唐代中國將部分黨項羌 部高接資,來、安頓在中國的「幾人」實育家族,和南北朝時移入關中的河 漳西羌一樣,在新的社會情境中開始擊附華夏祖先。一位唐代黨項貴 族、拓跋守寂,約遊於開元二十五年(737)。當時漢人郡守為他所 寫的墓去,稱他的家族是「出自三苗,蓋姜佐之別」;墓志最後的鎮 鈴遷稱,「三苗之胤、惟姜有光」。《『道都表示,墓志作者認為這歸 附大唐帝國的黨項貴族為出於「三苗」的要姓之族,至於這位拓跋守 旁唇光由自驅為「三苗」及「姜姓」之後,就不得而知了。 公元九世紀吐蕃政權瓦解後,藏傳佛教文化仍持續影響青藏高原 東緣兩晉「羌人地帶」上的諸部族。還些「吐蕃化」的各族群,因此 在華電心目中大都成為「番」。「羌」的地理人群指海範塵也因此逐 斬縮小。「番」被華夏烈為比「羌」更野豐、更異類的他族,因此 「叶蘇化」也造成養夏烈為性「羌」更野豐、更異類的他族,因此 「叶蘇化」也造成養夏烈為能能導發的嚴峻化。(50)

唐代以後整個青藏高原及其東緣的「吐蕃化」,或說是「藏化」,不只表達在宗教文化之客觀表徵上,也表現在本地知識普英的「歷史」認知與書寫上一透過一些「根基歷史」建構、將此一大地域內的各族群聯繫在一起。根據藏族史學者的研究,義文史籍中關於藏人族源(也便是「歷史」)之說有三一印度能入說、那生稅、顯察說。(1印度能入之說稱,一個印度國王的幼子,因戰敗或因爭王位失敗,改著女裝逃往大雪山中,其後藉世代成為西藏國王,或稍成為當地人類。(20)這「歷史」中沒有「苗與無亡爰劍。值得注意的是,此與雲南超區流傳的「天竺阿胥王之子來到本地,成為本地的神性組快。之說有相似之處。它們都顯示在佛教文化影響下,作者透透這些「歷史」一也是「英雄健邊記」一將本地(君王家族)書寫成佛法世界(印度、天竺)的邊緣成員。

藏區流傳的各人群始祖出於「郭生」之說、據研究者之見、也據 於印度佛教文化。成於十四世紀的《朗氏家族史》稱,一般人民起源 於 原始之弱,此那生成十八個郎,其中白那生成人的祖先。在《格 薩爾王·漢地之章》以及《黑頭矮人傳》中,都有鳥生各色之郎,而

<sup>(44)</sup> 王明珂、《甚至遗址》、頁 227-253。

<sup>(49)「</sup>拓跋市寂墓志」,引自周傳測,《早期党項更研究》(北京:中國社會科學出版社・ 2004)、附錄三,頁240-49。

<sup>(50)</sup> 王明珂· (羌在漢藏之間)· 頁 181-83。

<sup>[51]</sup> 石碩。《藏族族源與藏東古文明》(成都:四川人民出版社・2001)。頁 [8-19。

<sup>(53)</sup> 同前: 班欽索南查巴· (新红史) (西藏人民出版社·2002) · 頁 10。

權廃說」,應是在藏區最善選、最深人民間的一種人類起源「歷 也」、如公元十四世紀藏區僧人蔡巴,賈噶多杰所作之《紅史》記載、 載6当議化身之神猴和度母化身的岩羅劍結合而主出西藏的人類。180 雖然出現此種記載的藏文獻都成書在十一、二世紀以後、但學者認為 此地在民間有更早的淵源;後來在吐蕃王權瓦解而「藏傳佛教」新民 間化。此民間傳說才被將、佛教文獻之中。670公元七世紀唐代學者 修的《隋史》起載,朝楚項差為「:苗之後」,又說其中的宕昌、白 鎮部答都自稱是「獨發權」。6503還說明人類由「獨興」生出之內、允 即己流傳在再藏高原東緣山岳也帶之宕昌、白鎮等部落中,同 :苗 之後 的初光,對這中部落之民來接可能是完全同十一百

除了以上錯歲外,在康區以及藏區。更清晰、明確的一種核群學 史建構方式變為「弟兄祖先故事」。如在《朝氏家族史》中、不僅藏 族原人大族出於六個給兒。朗氏各支系也無不出於。組組的弟兒、如 該家族有二大支系:上部地方窓氏白支系、中部地方態氏花支系、下 部地方態氏則支系。此二、大支系之內部各部族。都各鄉於該支系二站 個九弟兒。<sup>159</sup>《紅史》也稱,在神猴菩薩與告羅剃女結合生出人類以 後,曾經「瑪囊九兒弟」統治的時代,更早的敦場所藏吐蕃歷史之書 中。也有「六父禪之子,六兄六弟」這樣的轉性祖先之說。<sup>160</sup>不僅勢 「我族,歷史作如此思考,對於「議地」之歷史,古藏人作者也在飲 等中喪羈其、弟兄祖於歷史心性,傾向。如《紅史》中稱,「劉光武 何見戶,第五個兒子即是叫做護明帝的皇帝」,又稱、「唐高祖 ……在他的一個兒子中的第一子樹太宗在位之時。。<sup>160</sup>這樣的故事。

<sup>(50)</sup> 有喜子管, 耿昇彈, 王堯校, 《月首青蔵走縣古部落》(成都:四川民城出版社。 1992)、頁 25, 34-35; 林堰富, 《西藏和生神谷澄礼》(西藏研究) 4 (2002); 11.50; 石碣, 《嚴盛旅遊鄉盛東古史明》,頁 119-125。

<sup>500</sup> 編動、《論藏族文化的起源形成與問達民族的關係》(廣州:中山大學出版社・ 1655)、百456。

<sup>100</sup> 馬長書・〈嘉鎮民族社會史〉・《民族學研究集刊》4(1944):68。

脚龍巴·曹噶多杰,《紅史》(西藏人民出版社·1988)。夏29。

<sup>[57]</sup> 石礦、《藏族族原與藏東古文明》、頁 29。

<sup>(56) (</sup>時言) 83/48, 西城, 堂項,

<sup>(59)</sup> 大司徒·絲求整營· (胡氏家族吏) (西藏人民出版社·1988) · 頁 6-7。

<sup>1601 《</sup>敦煌本旺菩歷史文書》·王堯、陳蹺彈(北京、民族出版社·1992)。

<sup>(61)</sup> 察巴、貢唱多古、《紅史》、頁 10、13。

強調「英雄」為幾弟兄之一・在「英雄組先歷史心性」下是不常見 的。

近代藏族民族誌資料中,此種「歷史」也不少見。如青海海北藏 族自由出的剛琴縣,有一黃倉貴瑪百戶記落。關於黃倉與其鄰近町分 秀,果洛藏等部落(安多藏族)之祖線關係,一分資料記載了本地人 的設法:

傳說,黃倉先祖與果洛藏、牙秀兩部落的先祖本為兄弟三人,老 大外出做了官,其後代被稱為黃倉;老二家貨,常出外挖野菜 吃,故名其複禽為果洛藏;老三家人多病,經常死人,其後代因 之得名牙旁。複來這三個部落從黃河南一同過河北遠,來到今剛 察地區,成為全剛察較大的三個百戶部落,(61)

即使是「瓊烏那生之子」歷史心性所產生敘事,其底層經常仍為「弟兒祖先故事」。如辨斯甲士司之祖源,馬長巖曾訪得以下故事。有「仙女蔵受屋光而得孕、生下三個卵。一花、一白、一黃。此三郎 預至「瓊畬」山上。各生一子。花卵之子,為綽斯甲王。白卵與黄卵之子,留在鹭部成為當地之上、下七司。辨斯甲上有三個兒子,長日辨斯甲。為綽斯甲之土司,次曰旺甲為沃日上司,三曰萬針甲為革十一咱土司。(四道是一個「一弟兄祖先故事」。一種凝聚與區分三個土稅。 家族的「歷史」。鄉近的巴區土司之祖源,如上所述,亦稱出於「瓊」鳥。數故事又稱,由花卵生出的人到了巴區後,在此生了兄弟 二人: 這兩人分別為巴底與巴旺上司之始組。(44)由此: 則「瓊烏丽生 之子,心性下之上司家族史看來,在藏傳佛教文化影響下, 本地仍發 存著「弟兄碩先歷史心性」之根基。

羅此「遠的天全・古籍網本地非漢族群為「青衣羌」或「氐」。 明清時期,在地理上此為陳藏邊緣・在人文上早已是漢化之區了。明 代本地仍由稱「天全八番招討使」的土司管轄。上司姓高,一九四〇 年代學者任乃強在此蒐集到上司案籍。任氏權流誌首與內容,稱:

吳帝固當百擊雲遊,遇女媧氏之妹與交,生于名站生,為高民專 租。姑生娶壽文公之女安登,生二子,名美萬泰、美萬年。姜萬 泰壽二千歲,佐為治水,至前太丁二年,生姜大成,即太公望。 受對於齊。夫人馬民,生子桂伯,娶周宣王宮女,生姜齊,姜勞 佐養始皇,又劍漢高祖,娶漢亦宮女而生姜漢。王華篡位,漢居 北德、娶孔餘之女,生姜清,貴矣邑於高,乃易姜為高民、(61)

由此家譜可見,此相當漢化的土可家族自稱為「姜姓炎帝」後 代,譜中強調其英雄祖先曾世世輔佐中國古聖、帝王。以此家族歷史 敘事與前面諸嘉級土可之家族記憶相比,更能影願他們分別受漢、權 文化影響,因此任歷史心性、記憶與敘事上有相當差異。

另外更值得一提的是,在早期藏文獻中,「弟兄祖先歷史」曾被 用來解釋議人各部族的由來。這背景也就是,當吐蕃放權與藏傳佛教 文化之擴張逐漸及於賈藏高原東緣(漿區)各部族時,中世紀藏人知

<sup>(2)</sup> 青海省社會科學院藏學研究所編。《中羅藏旅報等》(北京:中國藏學出版社, 1990)、百288。

<sup>(63)</sup> 黑盖岳、〈嘉媛民族社會史〉、66。

<sup>(64)</sup> 用於+68+

<sup>(65)</sup> 任乃強, 〈天全教記:高土司世系〉, 《康藏研究月刊》25 (1949)。

識奪英會創作 - 種歷史論述,將康區請部落人群納入「我族」遷緣。 這「歷史」——也是「弟兄祖先故事」——大致為、藏人各族群(原 人大族)出於「四領或大個弟兄」,其中的「小弟或壞家族、被驅逐 到東北邊域地區,成為一或「原始部落」的先組。(66)所謂東北邊境地區 區的「原始部落」,大致便是指康藏(或「朵康」,包括青海南部與 川西北的「杂」,即安多)地區各部族、因此藉著這樣的「歷史」, 藏人核心軒體將青藏高原東線部族納入「我族」之內,同時也將他們 春藝化。

现此「六弟兄祖先歷史」成有廳對照的是,在前面我曾提及,漢 督時期華夏認為青藏高原東緣的「光」。為被稱各打敗、放逐的宴姓 「三苗」之後籍——如前所言,此為在「英雄組先歷史心性」下,華 夏對邊緣族群的歷史想像。對於占藏人與古漢人來說、青藏高原東北 的部落人群都是「我族」邊緣族群或異族,然而他們卻分別在不同的 「歷史心性」下,鐘轉有關這群人的族源歷史。同時,此也表現本地 「康裝心性」下,鐘轉有關這群人的族源歷史。同時,此也表現本地 「康裝必能」是於漢、雜之間的雙重邊緣性質。

以上這些在西藏或青藏高原東緣地區流傳的歷史文本,與前面我 所舉西南、東南、東北各方華夏邊緣所見「歷史」不同之處在於,它 們皆以藏文書寫,且在此歷史中全然找不到華夏文獻記憶中本地之 「三苗」、「無代爰劍」等英雄。因此,它們已不是相對於華夏主流 歷史的「邊緣文本。 其中關於「康藏」(或朵康)的歷史敘事,可 謂是藏人上流知識菁英描述其邊緣的,以及自居邊緣的康藏士可們描 姓自身的「「邊緣文本」。專實上,模據殺在川西阿壩州的田野調查 所得,藏博佛教文化在此深入民間生活以來,在文獻以及口述記憶上 最大的改雙可能是,創作血緣記憶來凝聚入群的「根基歷史」(無論 始於改雙可能是,創作血緣記憶來凝聚入群的「根基歷史」(無論 於一個獨學、並被此區分於一層層由小而 大,由內而外的兩個化證圈中。600

<sup>(60</sup> 五妻安著·取井彈·《川甘青風走縣古鄉界》·頁29-在《胡民家族文中》·阿羼木 思告無效歲的六個兒子·六濟兒·是·嚴裁歷人六歲,向報志·其中最小的兩個藥券 "居住在大陸及第二一一市以「小港海」及「沒準處、來表述血緣與空間的連緣或 攤」其上引益·播來堅實 (朝民家故定)。頁5。

<sup>67)</sup>如在受監傳係數文化影響較深的異水地區、能地藏域對"歷史、史期多沒有記憶。"系 况很光微等,與也或行本地、他與營獻等中的"易死」變或時施、因而或此記憶下、人 們不是這些"華况"的優島、兩是受他們運物的信政。類似於沈此見於於尚所隨所理經 是成之也。這雖終之份,見正明明、《是在廣盛》的"東卫茲特里》。

#### 第八章

# 北疆與南疆的英雄祖先記憶

在第三章我曾提及、據《史記》記載,春秋時之吳、獻、楚、 豫・魏等國統治家族的祖陽皆與黃帝有關。吳、越、楚、泰在春秋戰 因時當城中原華夏國马董夷、魏與天韓可能也經有淵淵。中若追坐能 源紀憶也是以上繪圖王有或公室自我宣稱的族原歷史,那麼可以說。 在此時已有華夏邊緣族群直接或間接以攀射黃帝來成為華夏了。無論 如何,我們在以上邊緣清國的銅器較文或本上文歌中,都很難找到網 及黃帝或繼頭,高陽等黃帝後虧的本上記憶。中因此即使如《國語》 起載、吳國之君曾稱華夏名國為「兄弟之國」,稱周天子為「自 父」,仍不足以左分。如明在會財時,這也國家的統治家族已自稱是黃帝 之稿了。或皆說,當時的中原華夏思像、些邊緣治國為黃帝之裔,這 也是,確「韌附」。此種「顰附」——華夏思像渠邊緣外群為流落在

<sup>1</sup>條下(更能)申稿、魏治世華公高的提代"或在中國、或在民伙、之外、同書又稿、在 提母此該之理幹"當時的特公首用他 和我、提」、我、理問此觀評於着「埃也顯示 性件及、程可也存在短視之的關係,類似的成群成而、也是於古司時,因王寶鑫申候之成 及而出去,且生明所、《张子姓》,而217-220。

① 吳、趙、龍等國之器物鑑文申、檢之建測速便的資料、「壽公禮」總文進美祖先、只提 到文念、特合、惠公等、兩局表分子原集出土為有提及「完練」:品上提關中、提及 老童、「總統、等。但上述股中由表提及受力的提問任為、但此近非各數限關於 連看之國「為資而機論」的認法、仍執之可責証明的本上記述、如關參等文獻、見、率 學動、(論臣此関中·世是批准)、(支稿) 8 (1988) : 87-88; (波形納入檢)、(江 法知證 2 (1990) : 74-77。

外的華夏祖先之後裔——常引起邊緣族群的「攀附」,也就是非華夏 智像或假借一個華夏祖先以成為華夏。<sup>(3)</sup>

以上兩章中提及的「英雄從邊記」敘事,其中以商、周王子等等 夏英雄祖先為起例的薄優歷史,使是如此二章要遷緣思傳,這樣,共 該遷緣想像,在東北方一直陷人與當地本上歷史的爭戰之中,後來 「權君子孫」漸離開華夏邊緣。但在東南方,「太伯記憶。卻得到正 面回應:戰國以來至魏皆南北朝,東南吳與閩越三地逐動穩定,母貴 的線入攀襲之地埋空斷。在這一章,我將說明關似「英雄徙邊配」的 歷史記憶。如何在藝代對唐末間,也出現在華曼對止邏與南疆邊緣。 (discourse),如何遊成華夏遼同在其政治也理邊緣的擴張——許多 假居於華夏城外的非帶電號治者自承是黃帝或炎帝子孫,而使得本族 時所居之世紀乃華夏大孫統即的地理空間。

## 漢晉以來北方華夏邊緣的炎黃子孫

在等北沿長城的山岳與平原相接帶、是歷史上等夏與「戎狄,勢力進退相持的地區。西漢時期,便有南匈奴與鮮卑、烏桓部族,傍於 寒產或走入襄內居住。西方的羌人,也在東漢時期幾度大規模侵入關 中地區。在以爽制夷的政策下,中國允許部分所謂「五胡」部族留居 邊寨內,為中國鞋防邊塞。漢晉之末,中國發徵,近於邊塞的「五 胡」東紛紛入居等北。這些近邊的各非漢部族、特別是其上層豪善。 由於和漢人常接觸,因此也在文化與歷史記憶上與漢有些交流。

許多學者皆让整此時期北方異族漢化。漢人胡化,或胡萬文化交 流的問題:關注的集點多為服飾、語言、習俗與姓氏等客觀文化因素 的變遷。然而, 九七○年代以來界定,族群、或以此辨識族群号分。 以及例則認同變遷等問題。我曾以「個借」問題先。與「找尋、民部 祖先後看」等歷史記憶與失懷、探討此、時期發生在北方華夏 曼徐印 族群認同雙遷、探討此、時期發生在北方華夏 曼徐印 族群認同雙遷、"似下我將延續如果人对論。是他問題。

《史記》中稱:「匈奴其先祖國高氏之苗裔也、曰淳維」。0年 中國文獻記憶中,夏后氏(禹)是黃帝之裔。因而根據此股匈以便是 黃帝之裔了。《晉書》中對於鮮卑人慕容僚家族族瀕。則直指其為黃 帝子孫——「其先有熊氏之苗裔。世居北夷、邑於雲蒙之野,僰曰東 胡。10」然而,我們不清楚這些出於藥憂歷史之獻的記載,是等夏計 異族族鄉的一種想象,或得自於部分匈奴與鮮卑家族之自我之稱, 《晉書》中又記載,鲜卑黃族蔣容雲的家族縣始為:「祖父和、高句 獨之女族、自云高陽氏之苗裔。故以高為氏焉。」 0物高句顯的 高, 觀為來自「高陽氏」之氏名、自然是攀著附會,無論如何,依此記載

<sup>(3)</sup> 王明河、《茶夏邊緣》、頁 279-284。

<sup>\*\*1</sup> 王明丁、《茶夏桂集》、第 279-284 - 高テラル書 Partical Ebery 背尾及、中中北方 多ルテ 非漢都議實策管省「被」、非可適及支手保資金的電流排系記憶、地所消及的・企是是 東北藻非藻人協同的議學。此,Patricka Ebery、Surmannes and Han Chinese Identity; in Negotiating Ethnicities in China and Tanuan, ed. by Meliosa J. Brown (Seattle: University of Washington Press, 1996), 11-36.

<sup>(5) 《</sup>史记》110/50·匈奴列傳。

<sup>(6) (</sup>晉書) 108/8、墓容德。

<sup>(</sup>F) (晉書) 124/24·基容雲。

這慕容家族自稱為黃帝(高陽氏)後裔。然而此文獻所謂「自云」, 仍可能是中國史家瑞鴻妄斷之辭,同樣的敘事也見於(晉書)有期。 (至長饒連勃勃的記事,釋記載、赫迪勃勃特匈政哲賢王後裔。今 《晉書》記載,他曾對別人說:「默大周之後,世居臨朔。」。 即此便 是自稱「夏后氏之裔」,自然也是「黃帝之裔」。

將部分北方部族戰為「黃帝之裔」,在可見的中國文獻中最早出 理於(山海經)。《山海經》記載:「有北秋之國;黃帝之孫曰始 均,始均生北秋。」因此,後來許多北方游牧部族貴胄,皆自稱或被 認為是「始均」之裔。如在公元五世紀統一北方建立北魏之鮮卑拓跋 氏、北齊人魏收(505-572)所撰《魏書》記載其祖先溯流如下;

普資布有子二十五人,或內列諧蒂,或外分荒服。昌意少子,受 對北土,關有大解車山,關以為號,集後世為君長,統齒都之 北,廣漢之野……。豪帝以上德王,北俗謂上為托,謂后為跋, 故以為氏,其畲始約,入任堯世,延女起於稱水之北,民賴其 勤,命舜嘉之,命為因祖。爰歷三代,以及泰漢,獲駕、獫稅、 山戎、約效之屬、累代緩暴,作客中州,而始約之裔不交南夏, 是以義稱與閩南。[9]

這是一篇歷史記憶的「再製造」作品。「取材」於過去歷史記憶 的碎片、如黃帝之裔「或在中國或在變夷」、黃帝上德、黃帝之裔 「納約年北秋」(19等等。加上新的材料(大鲜卑山、托跋)揉合「製 無論如何·出於南朝上人之手的《南齊書》與《宋書》·則不將 拓跋奪卑視為「黃帝子祭」·而仍視之為「흟」。前者稱之為「魏 嚷」,謂是匈奴德:後者則稱之為「索頭嚓」、或是萬締於匈奴的符 領李陵的後裔·<sup>123</sup>相對而言、較晚出的《晉書》(成於初唐)·較容 易接受許多北方異族實帶家族為黃帝子孫。其原因可能是,《晉書》 原以收錄野史傳聞多而著稱,或因此採集「許多「上著觀點」的族源 敘事。更重要的背景是,此時所謂的「五胡」學已融入華北漢人紅 會·他們終分出自名門考。甚至在唐代中國朝廷任官。

唐代李延壽所撰《北史》,其中有關北魏祖源仍治襲《魏書》之 說、編魏之先世出於黃帝軒轅氏。印號文獻也從《魏書》中承襲一段 有顯拓跋氏副先「力微」的神吳歷史。此歷史稱、拓跋氏副先結分。

證」。這樣的歷史記憶。被《魏書》作者「使用」,來合理化托致魏 政權對華北的統治。不僅如此。這段歷史故事還強調北方擴電、鋃 允、山戎、匈奴各族定發暴,與其對中國的危害:表示拓政鮮卑與等 見有共同的與族意識(the sense of other-ness)。最後並以「始均之 虧、不安兩夏,是以戴籍無單」,來強調拓跋等卑與中國文獻記載中 的「週零、飨狁、山戎、匈奴之屬」皆無陽。這樣的家族史記憶,可 能不是(魏書)作首魏收所編造。而是該家族自身所宣稱的歷史。司 出於鲜卑的事文家族,在北周時其成員字文區的墓誌銘曰,「其先顯 類古面」四、該則上朝時期的確已有部分進入中原的北方貴族自稱 為青書帝之裔。

<sup>(6) (</sup>音書) 130/30·赫達勃勃。

<sup>(</sup>N) (姚書) 1·序记。

<sup>(10) 《</sup>山海柳》16、大荒西经。

<sup>(</sup>III) 羅豐、《初漢之間》(北京:文物出版社、2004)、頁 38-39。

<sup>(12) (</sup>南脊書) 57/38: 姚廣. (宋書) 95/55: 索膺。

<sup>(13) 〈</sup>北史〉1/1:魏本起·序紀。

有一天在山中打獵,見天上有天女樂馬車絳臨。天女說,她受命到凡間與結汾相匹配。第二日天女鄰去,與詰汾約定,年後會面。次年這一天,他女果然到來,交給結汾一個男嬰;說,這是您的兒子,他的後代將世世為帝王。這嬰兒便是後來被稱作始起神元皇帝的「力徵」,這可能是拓跋奪率接受「始為為其祖的記憶前,較普通的一贯,也認及之說。隋朝時,魏政族弟魏會曾受皇帝之命重修隸史,其論亦多有與魏次所作不同之應。其中之一為,他稱魏之帝王在文帝、力徵等的始祖。印·魏倉即也,而於北魏帝帝此執次始,表示其不信《魏睿》所載为創之前於「為北魏帝帝此執次始,表示其不信《魏睿》所載为衛之助,如此也否定了北魏帝王為黃帝後顧之說,無益如何,初丁唐代,如此也否定了北魏帝王為黃帝後顧之說,無益如何,初丁唐代,一則於四條忠,領案安衡」之禮文能,

君隸思敬,字安儼,河南浩陽人也。若乃三星分北,絕種沙以居 宗。六月閩南,擅賜原以為支。實天命昌意,故我幽都。命封始 均,天雄弱水。積六十七葉,凡九十九姓。豫郡之代,分為諸 國。兄弟七人,各統一部。天倫之盛,達矣居上。高祖連洛,有 志端蒂。思變其風,多故舊俗。故遠美於後姓崔奚焉,周氏沿 孝、提姓達美民奏。(18)

文中提及祖先起源之星野「空間」・以昌意(黃帝之子)、始均 來強調此北族之黃帝「血緣」・以北魏遷各後之「今改舊俗」強調自 身的粵夏風俗文化・因而此文獻透過「空間」、「血緣」與「文化」 符號所表達的,仍是此鲜卑家族的華夏性。此墓葬碑文資料顯示,唐 代居於中國的部分北方部族世家,的確白組是「昌寮、始均之裔。。

北朝、隋唐亦有北族聯附「歲得」以成為黃帝子孫的例予。隋代 壞瘦則,其父應幹曾為北周羅武太守。(元和姓第)中稱此「歲 姓」,「靈武巡樂・狀云、本自會穩定勝。後周有認源公處群、生壞 期」;1<sup>10</sup>也就是致,他們自稱是來自「會穩」的處姓。因此被〈元和 姓專)作者林寶碩為舉帝之後。另外,考古出上之墓志資料中。也有 一自稱母帝之後的「孃」;出於某然後來在北齊為官的處弘,由其出 上於太原的墓志看來,此來自「魚國」的家族自自綱是舜帝之後的 「孃」。其萬去云,「……從亦縣於莆坂。突葉繁昌,派校西城」。 又有終曰:「水行馭曆,直應於蘇於「隆基布政,派流雲融,獨光友 處。鑼路月支。」「即在中國歷史記憶中,舜都「蒲坂」,又是「重瞳 子」(眼有變瞳仁);這些紅順示此家族有意攀附「高貴的舉夏祖 源、以楊丹家族地位。

唐代至宋代,中國正史與禪文中關於北族為黃帝後裔的組潔記憶 更多。(新唐書)記載,出於北魏托抜家族的「元氏」家族端流為, 「元氏出自拓拔氏;黃帝生昌意,昌意少于個居北,十一世為鮮卑君 長。」(30)此也是將組屬溯及黃帝、昌意,自綱是「昌意子္與、的邏有 武威李氏家族。(新唐書)中賴此家族原次為安氏,也是出自經姓 一「黃帝生昌意,昌歲次千安。居于西方,自歸安也屬……至命

<sup>(4) 《</sup>北史》56/44·魏詹。
(15) 頁年千。「蜀州青城縣今達莫君神道碑」、《全唐文》165。

<sup>(16)</sup> 林寶撰·茶仲結校、《元和拉纂四校記》(台先,中央研究院歷史語言研究所,1991;初报1948)。

<sup>(17)</sup> 磁量、(胡漢之間)、頁 406:據嚴重者據、此家據出於柔然、見同書、頁 408-410。

<sup>(18) 《</sup>新唐書》75b/15b·宋相世系表,元氏源流,

玉、賜姓李。」<sup>[19]</sup>唐代孫銳為該家族成員「安忠敬」所寫碑文。文中 網該家族為「軒帳帝孫、降居弱水」。外人為此家族寫44醇文、應不 會達背該家族自我宣稱的祖源——這證明來自西域的此一家族、的能 替自報是黃帝子孫。<sup>[10]</sup>

在唐代宰相之中,可找到幾付出於「華夏邊緣」的黃帝子孫。如 《新唐書》之〈宰相世系表〉中有「鳥氏」,「出自姬姓,黄帝之 後,少昊氏以鳥鳥名官,以世功命氏、齊有鳥之餘,裔孫世居北方, 號鳥洛候、後徙張掖」。(21)由較早的文獻看來、鳥洛侯為遠居黑龍工 流域的森林草原游牧部落、與黄帝似乎沒有什麼關聯。另有鲜卑沒鹿 回部落大人的後裔,實氏家族、也邀溯家族族源至夏后氏。《新唐 書》中又稱,著名宰相侯君集之「侯氏」出自姒姓,為夏后氏之裔, 另一說是出自姫姓,在東周時「子孫適於他國」:後來此家族鹽北魏 孝武帝西遷 (534) ·被賜姓「侯伏氏」及「賀吐氏」、最後又改回 「侯氏 。然而《隋書》中記載,當魏孝文帝遷都洛陽時,由於大多 數鮮卑人不通藥語,孝文帝曾命「侯伏」侯可悉陵以鲜卑語譯孝經。 (22) 額然早在魏孝文帝裹洛之時(494), 已有一相當華夏化的「侯 伏 家族了。我們仍無法排除一個可能:這個家族是夏后氏之裔或姫 **姓子**孫,他們一直徘徊於滿頭非滿的邊緣。但更合理的解釋是,他們 原來便是一鲜卑部族貴裔;後由於嫻習經學、因而有能力及意願以 「韶源,來攀附黃帝,以成為黃帝子孫。

西萬將軍李陵隆於匈奴後,受匈奴封為右戰王。其征戰之壯烈事 額,及降於匈奴之等,透過司馬產等人之筆成熟海維護的記憶。也 因此,李陵,在魏晉隋唐時,成為流傳維養與此族間之英雄祖先記 億,《宋書》朝、鮮卑托跋氏為漢隱將李陵的後裔;「宏頭廟姓莊奴 氏,其先漢等李陵後也。陵陵匈奴。有數百千種。各在名號,宏頭亦 其一也。」,位3(南齊書)也有賴紅起鄉、稱北魏孝文帝選而洛陽後、 改姓元氏。因為「托跋」為其母系先祖名,其父系先祖則是「李陵」,因忌諱別人提起「李陵」,所以改姓。100 稱此數皇室家族為 "李陵」之後,可能是兩朝人對北朝王室「釋其先人」的歷史想像 一世像「北虜」之祖為來自中國的一位敗兵之將,一位受污化的英 據祖先。此文獻稱:北歲王敬為明人提起「李陵」——此不一定 為事實,但關示「北歲王富物李陵之後。在當時被認為是對此王室的 亏賴。《新唐書》中也記載、"整要斯」為歌獎、白面、殊齡的人 曆:他門認為黑髮不詳,若有黑瞳仁者,則被關作是「李陵」的後 曆。450 以北着來,「點髮斯」為被稱作是「李陵」的後 66 450 以北着來,「點髮斯」為被稱作是「李陵」的後

出於女真的金人、對於攀附黃帝便不聽興趣了。《金史》中提及、曾有官員建議說、金朝之祖為「高辛氏」,是為黃帝之後、所以要為黃帝建廟。當時曾任國史之官的張行倡製斥其說:他稱,按照金始祖實錄記載,只說是本族來自「高麗」,並沒有出於「高辛氏」的設法。最後、皇帝也同意他的看法。(26)此處去、《金始祖賈錄》,稱金

<sup>(19) (</sup>新唐書) 75b/15b, 宰相世系表, 武威李氏。

<sup>(20)</sup> 强捷, (河西筋度副大使都州都督安公神道碑銘), (全唐文) 230,张號 10,

<sup>[21) 《</sup>新唐書》75a/15a、客相世录表。

<sup>(22) (</sup>培言) 32/27 · 短籍志。

<sup>(23) 《</sup>宋書》95/55·索唐。

<sup>(24) (</sup>南齊吉) 57/38、魏唐。

<sup>(25) 《</sup>新唐書》217b/142b·田鶴下·點戛斯。

<sup>(26) (</sup>全史) 108/45·强行信。

人出於「高麗,之說,與先前《晉書》中稱鮮卑慕容雲家族出於「高 何麗,之說,有同樣的寓意——皆說明出於遼河流域的鮮卑與女真, 在該等部族發展起始階段情境中,「高句麗」及「高麗」皆是值得攀 階的組護。

元朝人居中原的蒙古費會、至少透過中國正史及《蒙古黃金史 網》、《蒙古秘史》等文獻來看,他們心目中的蒙古族浪皆與資帝無 觀 十七世紀入主中原的滿洲女真、在他們典範的本土族源症態《飲 定漸洲源流考》中,其祖源也與炎帝、黃帝不相關。為何進入中國的 金元、蒙古與滿州女真等,對於藥對炎黃不該興趣,這是一個值得重 耐及徐宏、後鮮的問題。

### 北朝、隋、唐時的炎帝子孫

戰國至漢初之韓夏祖先歷史建構中,被威為取於黃帝之手的占帝 王「炎帝」,後來並未完全自尊夏之歷史記憶中退出。他與古史傳設 中的「綽鑫氏」或為二位「體的占帝王,經常在朝廷祭典上受到奉 記・也常出現在學者文人的著作中,演代王符所作〈潛天論〉,朝 「州、審・甘、數、露、怡、及齊之國氏、高氏、襄氏、隰氏、土強 氐、東郭氏、雄門氏、子雅氏、子程氏、子程氏、子養氏、大多相常 李見、在魏晉南北朝帝,只有少數華夏門周常族自賴是「炎帝之 靜」,其中最著名的應是得酸維氏。在中國古文獻中,有申、呂、 齊、許等國出於「姜姓」或「大嶽」之說。因此由魏晉到隋唐‧相關 的族在如蒙、呂、申、齊、桓、高、許、盧、紀,該等家族皆自稱是 「炎帝之裔」。其中,不少姜姓家族成員曾在唐代出任宰相。

機計到隔唐,由於北族實育大量移入中原、進入朝廷與地方門開 社會中,也就在這一段時間,中國又歐記憶中有了。此出身北方草原 部族的「炎帝子縣」。這最近世「炎黃子孫」概念的廣源。成於執音 之時的(後漢書)中替提及「西差。是菱姓之族、三苗的沒屬、然而 並未提及炎帝、四無論是三苗或菱姓、都喻有「失敗者」或「受逐放 者」之意、魏晉時為也進入關中的「羌人」家族、均自稱為黃帝後 簡,似乎他們也不接受自己是「三苗」或「菱姓」後裔之說、由議 代、魏晉文獻看來、「炎帝菱姓」是相當普遍易見的歷史記憶、因此 建入關中的「羌人」太姓、應很容易藉由「羌勢姓之別」這樣的文 載記憶來自稱「炎帝後裔」。他們並沒有如此、顯示在廣晉之時, 「炎帝、獨不是皆漫爱人們學的的英雄報先。

《周書》記載鲜率字文氏之祖先由來——「其先出自炎帝神農氏、為黃帝所被,于孫蹇居哨野。有慈鳴黃者,雄武多算略,鲜卑幕之。奉以為主,遂總十二部落,世為不人」(50% 《周書》雖為唐代所修,但北周治襲中國王朝修史的傳統,也曾命官修國史,以為後世修史會所本。因而根據此記載,北周王室可能是自朝炎帝後裔的。到了隋唐時期,自稱是炎帝神農氏後裔的貴胄家族就更多了。寫於治天尊一年的字文翰墓該稿,此代郡武川的字文家族出於炎帝之裔。60%此證

<sup>(</sup>TT) 《潜夫論》9/35、志氏姓。

<sup>(28) 《</sup>後漢書》87/77·西羌傳·

<sup>(29) (</sup>周書) 1/1, 安起。

<sup>[</sup>IO] 《宇文琬墓稿》·見《八遺宣金石補正》·唐 29·

明唐代的確有鲜卑字文家族自稱為「炎帝後裔」。《新唐書》中有一 段記載、唐代武后曾問臣下道、有學問的人談起各氏族的由來、都說 是炎帝、黄帝之後裔、難治上古将有一般老百姓嗎?(31)由此可見、這 時白楓「炎帝 子孫的家族已相當多。

出於契丹的遼,在中占時期也被視為鲜卑後裔,因此元代托克托 所撰《遼史》之中採取《周書》之說、認為遼是炎帝之後、四然而 《遼史》中也提及耶律嚴的說法、稱遼為軒轅之後。由於此說較晚 出·所以《遼史》作者認為不可信。(33)耶律嚴本人為遼貴裔·又曾受 命編遼之國史實錄,因此他的說法可代表一種「上著觀點」——進入 中國的部分激人、對於本族族源此時有一種典範說法、那便是「黃帝 後裔,。滾代條中的耶律儼,必然普灣到條於唐代的《周書》,也接 **觸**到「宇文鮮卑為炎帝後裔」之說。顯然,他刻意選擇「黃帝」為掌 附對象;這樣的歷史敘事之「選擇」,顯示進入中原的遼人貴胄不甘 以「炎帝後裔」自居・而願鑒附更核心、更尊貴的祖源(黃帝)。無 論如何, (遼史) 作者(元代蒙古史家托克托等) 解釋遼為炎帝之 後,有一段話稱:「庖犧氏降、炎帝氏、黃帝氏子孫眾多,王畿之封 建有限,王政之布護無窮,故君四方者,多二帝子孫,而自服上中者 本同出也。」(34)這段文本在兩方面值得我們注意。一方面,由此可見

#### 南方的魔君、慇瓠子孫

在魏晉南北朝時・漢人作者稱今四川東部、東南・湖北、湖南・ 帶數居各山間逐谷之人群為「巴、、「豐」或「豐夷」。其地域、獎 史載、「北接淮、汝、南縣江、湛、、對南方華夏而言、這些都是常 為段率的人群。350當時華夏對這些南方異族的分類概念大約為,分布 偏北的是「鷹君種」,分布在南方及東南的是「盤瓠種」;這稱去, 表示華要將他們視為「應君」即「驗額」的子孫。在中國文獻中,關 於「陳君」漢晉以來有一生動的傳說。如《後漢書》對「巴郡南郡 量,的記載稱·當地有五大姓,四姓祖先都出於黑洞,而巴氏祖先 (務相)獨出於赤洞。他們以各種辦法來爭王、結果都是巴氏之祖得 腾······。相關 文本如下:

巴郡南郡懋。本有五封:巴庆、攀庆、醴氏、相氏、鄭氏、皆出 於武茲鐘輸山。其山有赤聖二穴,巴氏之子生於朱穴,四姓之子 些生更六。未有君長,但辜泉神。乃共獨創於石穴,約能中者,

(37) (唐中) 63/1, 世表。

白北朝、隋、唐以來、除攀附益帝外、攀附炎帝的曹胄家族也不少。 另一方面,在元代蒙占史家主持編修的(遼史)相關歷史敘事中,史 家以「君四方者」(統治天下者)皆同出炎、黄,來合理化遼以「外 裏,人主中國之事·同時也以「同出於炎、黃」來模糊化四海域內夷 夏之分——這是很有意識的歷史與血源建構。

<sup>(31)</sup> 其文為:「據儒亦民旅皆本炎,黃之裔·則上古乃無百姓乎?」見(新磨書) 125/50·

<sup>(</sup>TR) Patricia Elirey 認為宋元時期,中國史家已不轉這些威酒歷史和諧於契丹,女妻,蒙古等 减群之上; 建遂不完全正確。如本節所言, 契丹曾舉刑黃帝, 蒙元時期的中國與蒙古學 去识点型丹出於炎房。滿人朝官曾稱女真或黄帝後裔。但為金王宣否定。

D4) 阅前。

<sup>(35) 《</sup>宋書》97/57·檢州豐。

奉以為君。巴氏子務相乃獨中之,眾皆數,又令各乘上船,約能 浮者當以為君。餘姓急沈,唯務相獨浮。因共立之,是為鷹君,(36)

這文數接著數主職君(務相)與「鹽水女禪」的故事。陳君乘著 £敏,從夷水到鹽陽。鹽水女神愛上他、嬰陳君與她共廝守於此。康 君下胄。於是鹽水女神晚上與壞君在一起、白日 世化 5蟲,與傷萬的 蟲變天敷日,以阻止職君繼去。過了十餘日,廣君趁機射 穀鹽水女神,天才開朗。從此曠君或為疾地之下,四姓都臣服於他。 證文數又報,職長死了後。他的魂魄代為白素。237

在南北朝至唐代間、「鷹君。有時被視為「巴人」的祖先。如 〈晉書〉稱巴西官藻地方豪傑李特為「鷹君之苗裔」、<sup>(31)</sup>官優的在今 川東栗縣附近。此、李氏家族、〈魏書〉中稱之為「寶人」、然而亦 桐之為應君苗裔。當時「巴人」的概念很模糊。〈宋書〉作者則指稱 當時的「豫州體」為鷹君後裔、北魏西陽之「巴水、齶水、希水、赤 字水、西鵬水。一帶,有許多被稱作「五水豐」的非漢族群。都是嚷 看後裔。<sup>(33)</sup>道塞地名、水名所指、大約是在今日的歌東北、帶。

唐代杜佑在其所撰《通典》中轉,「魔者體,不知何代;初巴 氏、樊氏、爾氏、相氏、鄭氏,石佐皆出於武落鍾離山」。接著他敘 述뼻君故事,彫除鄉劍、乘上船、鹽陽女神等情節。然後他稱,應君 與四姓之後便是當時「巴、梁閒」各巴人族系的祖先;(40)此文獻所稱 關於賴朝的故事, (後蓬書) 與(風俗誦義) 中記載如下:

告高中民有大成之寇,命恶其侵暴,而征復不勉。乃訪暴天下, 有能得火夷之游吳博單頭者,購壽金千經,邑萬家,又妻以少 女。時會有高狗,其毛五采,名口飄發。下令之捷,報能送銜、 頭追闢下。群臣怪而珍之,乃吳將軍首也,命大喜,而計築終不 可要之以女,又無対爵之遺,議欲有報而未知所宜。女閣之,以 為布皇下令不可建信,因請行。帝不得己,乃以女配製能,執能 得女,負而走入南山,止石室中。所處險絕,人跡不至。於是女 解点改褒為(變老人) ,新德之一,近常公本,經 後不得過。經三年,生子一十二人,六男公女。變 終死後,因自相表妻。(42)

。這個故事大意是說,在高辛帝時,犬戎來犯。帝王懸實募勇上殺 敵人的主將,結果殺敵立功的卻是帝王家養的一條狗,「盤額」。高

巴人、指的是川東、鄂西 帶山區族群。該書之「板櫃豐、韓目中也 起載, 西魏文帝大統十一年(545),河水、滿江 一帶豐東為蒐、曹 州康田魯嘉亦叛。並自號為「荊河川伯」。又稱在後間時、劉即由 今賢、向五子王等反」,攻陷白帝城。後個武帝派軍隊鎮壓這次雙 嚴、並設了許多「蠻夷」、從此這一帶較為平靜。"中在此文獻中,我 們知讀這些被滅人視為「瞻吾櫃」的豐東亦有漢姓:至少他們中一些 餐長家族、「田」、「冉」、「向」等、是有如漢人之姓的。

<sup>(</sup>T6) 【提漢書》86/75、南豐西南夷列傳、巴鄭南郡豐。

O71 河前:

<sup>(19) 《</sup>晉書》120/20·李特義紀。

<sup>(19) 《</sup>宋書》97/57,豫州缵。

<sup>(40)</sup> 杜佑、《道典》、南豐上、廣君種。

<sup>[41]</sup> 杜怡·(道與)·南豐上·越埔營。

<sup>(42) (</sup>提展書) 86/76·南樂西南夷列傳。

辛寄不得己。便如其所答應的,將女見或給了盤孤。盤孤帶善妻子走 人采山。在此他問警自後代。這故事的問題不詳。(3)(山与經,再內 北總)有「大封國」。同書一大允北總 可報。 有人名曰天東,黃 寄生苗龍,苗龍生融居、融吾生弄明,弄明主口人,白犬育紀九。是 為大克。與大克有關,此配載《土於一為了北德 如子雖 心以子雖 內這個 懷設中的「大封國」在華慶之北或西北 一國時期與条件的《魏格》 中・有一段內容提及「斃瓠」,這可能是「盤瓠」二名最早出現的文 獻。這故事說,高至氏時已舊中有一老婦人,有一天她得了耳底,從 耳朵中挑出一個大輔。婦人将這輪放在孤盆中,上面」盤覆蓋,繭化 為一隻有五彩毛色的犬,丸犬被命名為「斃瓠」。(40)《魏格》中又 稱,陕西西部州水至崛山。何的「氐」是劉延二後。"鄉區、盤瓠及 走。商亭以美女妻之。不可以訓,乃浮之會觸東海中,将三百里地封 之。生男為新的,女為美人,是為獨封之國也。」這記載也見於《女中 記》。此兩種記載中的「狗國」,又都在東方海上某地。

魏晉南北朝時,許多中原卷製南遷,因而對南方有更深入的設 懶。此時「盤觀之後」的非我族類概念被移到網南,帶,指湘西之山 居人群。後魏時期之聽道元。在《水經位》中網,當時的武陵都變夷 便是盤鑑懂;又稱,盤瓠的皮毛由其後裔珍藏代代相傳,亦代文獻也 記載,黃國公冊宏昌是整報苗裔,并家族在巴東賴具勢力,與田、 茅、向、郭序蒙始家族各介得、部分、螺狐、遗離之皮;這皮毛被装在全里中。核時支管证。(46)人則看來。他、片當地有些大效家與處。、夠皮。條家 因此免疫特益氮減马蘭方營或之食。可能因為本地諸大姓家族原及效宜。理之为祖學的傳說。魏萱的華夏作者們將此 延厚,與蔣文獻記載中的一大封國、「繼狐、等陳沈相略合。八、繼延、內德方會表皮、所祖帝、於四章詩本地華夏別 蠻夷。男士。晉親;以「高子帝之女」為其世子祖章、顯示蠻夷之丁在華夏原中訓太小如此可鄙。於門也很難排下分。種可能:在魏晉詩、相西一年上地至如田中國文獻記德中認識、監狐、一因此,「有功別、中國 的營營 不確自思。

舞論如同,任魏晉時期,部一有方蠻夷門,詹凱之後,這 說上 已非常盛子。《後義書》在上寸文之後,接音敘述道。

鐵續木皮,裝以草實。好五色衣服、製裁皆有尾形。其母後歸,以被白帝,於是使迎致諸子。衣裳斑蘭,語言俫雕、好入山墊、不樂平購。申賴某意,賜以名山廣澤。其後滋蔓,號曰豐夷。外繼內點,安土重舊。以先父有功,母帝之女,田作實販,無關梁 符傳、雅規之賦。有色君長,皆賜印綬。冠用粮皮、名梁帥曰精 長,相呼為城後。今長沙或陵蟹是也。(47)

這 段文字、描述盤氫死後其子孫的情形:事實上·作者描述的 是當時、魏晉時期)的「長少武陵蠻」·也便是今日湘西的山居之

<sup>(4)</sup>因《風俗通義》與《後漢書》相關之內容全問,因此也可能前者是由《後漢書》之內容 編入。

<sup>(44) 【</sup>後漢書》86/76、南鹽西南夷刊傳、李賢注引《魏略》。

<sup>(45) (</sup>三國志) 30/30·魏書·引《魏略》、西戎條。

<sup>(46) (</sup>御覧) 785、引 (唐書)。

<sup>(47)</sup> 應助讚,王利器校注,《風俗遊義校主》(北京 中華書局,1981), 快火,四美,

民。衣服是「身體」的延伸。在多族群雞壞的情境中。人們常以「衣服」來表現彼此「身體」之區分。上文「好五色衣服…… 大麥斑 體」,顯示當時本地已是多元族群並存的狀態。這個服飾傳統,以及相關族群區分體系之後,最大的差異是,他們下對中國官府納賦稅;設是因其父繼獨對中國有功。母親又是帝王之女。這只是滿人廳東他們的說法,響實上應是當時朝廷尚無力統治這地方的山間人群。

(南史)中朝「豫州豐」為廣君之後,「荊、瑤州豐」為驗弧之後;前者指的是今湖北、湖南之安的桐柏山、大切山時地之山民,後者指的是湖南西部與湖北西南的丘陵溪河地區之民,兩者的以長江為界。該文獻朝,在南朝之劉末時(420-479),這些豐東顯附者向中國納險稅,但無難稅與勞稅。由於南朝末人的賦稅很重,因此附近衛因的讓人都逃入豐東之。他們經常詳起為益。結滿連部,動有數百千人」,地方州郡對他們皆無可奈何。(480他們所居多在深山險要之處;在武陵地區的。有雄溪、橋溪、辰溪、西溪、武溪等地族群。時人稱之為「五溪豐」。648「五溪豐」,所居。約35今日湘西之地。他們與被張為廣若後暫的豫州、鄂東北)「五水豐」。不同。唐代杜佑之《通典》稱。南方豐東在「黔中、五溪、長沙閒」的是盤飄之後,甚在中、巴、梁閒」。的則是漸君之後;指的是相同的地域族階級分一、樂閒,的則是漸君之後;指的是相同的地域族階級分十二寶《晉紀》稱。武陵、長沙、盧江郡夷為紫処之後。可見唐代作者們、對此區分一一變類種在兩、顯若僅在北一一約有一致的看

法。不透性佑也承認。因維答繁衍、移能・後來也很難匿分盤弧或應 吾種了。《北史》中所記載的「盤弧之後」範圍更廣,在東連壽春。 西語巴、蜀、北接汝、蜀的「江、淮之間」。<sup>(50)</sup>

《隋書》中對當時兩方「蕭畫」,頗有深人描述。該文獻稱,在 南郡、何陽、沅陵、浦江、寅陽、九江、江夏等等這帳兩方郡解中, 常有愛根落落。其與種夏之人雜居的,則與華賈沒有差別。由於晉室 兩選。許多中國名門實胃都選來這帳南方都邑,也為地方帶來讓求總 德與研讀經籍之思。火而其餘處山谷者,則言語不通,贈好,居處與 華夏全然不同,而與巴、渝野地之民和習俗相通。該文獻又稱這些 「豐」為餘氣之後,他們的衣服多玩駁裝飾;更重要的是,他們很諱 忌別人稱他們為「豐」。該文也提及,南方有些特別的風俗,如為紀 念閱原的「酸液之戲」。即版他們讓忌別人稱之為「豐」,以及稱都 是附近的「豐」已與等變在當俗上無差別;這些記載,生動的顯示當 地橫與非藻間的族群關係,以及進行中的認同變遷過程,在此多溪流 而常使用舟船的地理環境中,特觀波之數強化為一種紀念屈原的南方 韓國文化,則更有其會幾一在龍舟與渡之割鑑與展演中,華夏文化 與相觸認同雙答易在「南豐」中傳著。

唐代以後,由於湖北西部、東部及湖南北部大多成為漢人所居之 地,中屬文獻中有關「康吾種」、「巴人」等等之記載就愈來愈少 了。但在地方上,是否這些山區、編遠鄉間居民已成為毫無疑問的 「漢人」,仍值得懷疑,元代史家馬端離在《文獻通考》中,對浩州

<sup>(48) 《</sup>南史》79/69・美語下・莉雍州費・

<sup>(44)</sup> 円前。

<sup>(50) 《</sup>北史》95/83、坡。

<sup>(</sup>SI) (陪書) 31/26·納現下。

(今重慶市涪陵至彭水 - 傳) 各族群有「夏、巴、蠻、夷」四種分類。他稱,夏就是中夏(中原華夏)之人,巴是康君之後、蠻則是盤 絕種, 夷則是白虎之裔。又稱,夏、巴居於城郭;豐、夷則居山谷, 但仍向中國官府資網。以20巴人居於城內,表示此時他們皆已漢化,雕 全然成為漢人已不遠了。

唐代以後。被稱作「盤瓠子孫」的人群,有往南方及東南鐵延的 建勢——並不是這些「豐夷」往南遷徙,而是後來華夏開始朝讀西、 貴州等地丘陵山地聚落人群為「猎」、「搖」、「搖」,並認為他們 是由兩湖擴散、遷移來的「盤鉞子孫」。南宋黃護為《梁建襲笑》所 作序中,稱「五溪之豐皆盤瓠餓也……今有五、曰箍、曰箍、曰窟、 曰避、曰乞笼;。<sup>(33)</sup>此表現宋人了盤瓠瓠,逐漸普遍被華夏用來翻呼溶 方各非漢人群。南宋范成大的《桂南廣德志》,稱「搖本點至後, 其地山溪高深。介於巴蜀、湖廣閒。」左他會中也所描述的,主要是 實西桂林附近縣邑的「搖」、波稱他們有祭整瓠之俗。<sup>(43)</sup>(南越志》 記載、悉、各族那是敷佐,分為高山搖、花肚搖、平地搖;又稱,平 地搖,「以盤古為始龍,繫凱為太宗」。<sup>(33)</sup>《明寶錄》記載,有一廣 西山間發展靠觀敬、赴京進買、自稱他的祖上韋本聰等「係上賢峒盤如子孫」、1<sup>69</sup>明代的《赤雅》文中稱、攜為「高辛狗王之後」;<sup>67</sup>語中頗有鄙夷之意。此文獻中也記載、獲有蔡盤瓠之俗。成於青初的答作《粤亚》中載、「百粵清譽、觀類至繁,然大要不出搖、雜二組、皆聲弧後也」;這是將當時滿人觀念中喇廣所有的搖、雜。都當作是盤弧後宿了,<sup>63</sup>時,「盤瓠後宿,稱為「觀類」,也表現當時漢人對南方異族的鄙夷,清初陸太雲所作《絡路纖志》中,朝苗人為醫氣之後,「帝嚳高辛氏以盤瓠有殲爰雖長之功,封其地,蹇以女,生六男大女,而為諸苗組」。此文獻也稱,苗人有年首祭盤瓠的習俗。<sup>699</sup>以上部分文獻內容似乎表示,南方苗、獲等變夷也自得是盤瓠後裔,因而有祭磬瓠之俗。

## 盤瓠與盤王子孫——本土觀點

明代那雲霄在其遊記文中記載當時「負版搖」之歌謠;譯詞中 有,「蜜蜂飛來千丈高。燦(盤)王子孫在山好」之句。<sup>[60]</sup>我們很難 確定,以上這些文獻記載相關內容,是淡人觀察者或伴隨之本地譯者 쌺蚕方非潘旅群之神性組先遷作「盤瓠」、「盤王」?或是,本地非

<sup>60 (</sup>文獻通考) 3217, 我地考,古徽州,将河,白虎之岛。,應及(延典) 所線的「板線變」,在花艺文獻中也將作,自虎及灸,據文獻以炭。"泰四萬王時有一白虎,於馬,也,張之成屬書中始人,明正乃其非危故治者。竟此深。即有巴斯明中及那份等。相似自虎,明正以其炎人,不從加封,刁翁乃而異年,復夷人捐田不報,十夫不業,進,也就是於衛,他因即陰虎等前方,如先危体故他。

<sup>(50)</sup> 范成大、《桂海県衛志》 (上海:商務印書館・1930)。

<sup>(55)</sup> 蘭智漢、《新增月日紀古》、七上/七月卷上/十四日〈台北:中央研究院漢籍電子文獻 1.3 版》。

<sup>(</sup>Hé) 《明實錄》·武宗實錄 65·

<sup>(37)</sup> 齊落、 (赤椎) 、知不足齋義書本 (北京:中華書局、1985) 、頁2。

<sup>(38)</sup> 関級・《專述》(北京、中華書局・1985)・頁 18・

<sup>(59)</sup> 於次當,《終點機志》,見於《中國少數民族古籍集成》(漢文版),第83 册(成都: 個用民族出版社)。

<sup>(60)</sup> 鄭宣寶・《遊九嶷山記》・見、戴時習俗資料彙稿、《新增月日紀古》・九下/九月卷下/十六日・引《水州府志》。

漢族評受漢化影響,而以盤瓠(或盤王)為自身的神性祖先?或者 是,「盤弧」、「盤王」原來就是本地的神性祖先,一直受到人門敬 釋,只是在漢人書寫中成為否化的神異祖源?

前面我們曾提及,讓晉時「盤瓠」出現在華夏文獻中時,它或指 西方或指桌方海上之遙遠國度,後來才被用來指稱兩方網西武陵。一節 的非漢族群之祖源。因此,無疑,原先它並非是出於兩方的本上組頭 記憶。再者,從兩據到費州、兩該包含廣大的兩方地域,多變化的地 理環境。在此學育各有區分的多元族群。我們很難相信,這樣廣大地 城中的多分族群皆碱「盤瓠」為其共組,以及有相同或類似的發展。 類談應、無論如何,「盤瓠子孫」是華夏——在英葉雖租先歷史心性 下——賦予「蠻夷」的,他「組派」;藉此滤說這些異樣也是「英雄 銀先應之心性 下一一試予「蠻夷」的,他「組派」;藉此滤說這些異樣也是「英雄 銀先。之後,但其領先為一機污化的英雄。「盤瓠為兩方蠻夷之組」 的計會記憶。任衛方等夏康緣美與非臺間的族辞顯等中 蓋生、正善 語文字、文獻為媒介而流傳。在這樣的族群關係中。部分與漢人有密 切接觸並來受演文化影響的兩方非藻核群,也自稱是「盤瓠」或「盤 上,子孫了。

由蔣代或更早以來,在華夏文獻中常有南方豐夷祭祀「盤瓠」或「整王」的記載。除了前面所舉的例子外,還見於南朝齊人所作《武陵記》中。該文獻記載、武陵有一高山,山上有崖洞,洞內有一徇形石,「豐俗相傳,云是繁瓠象也」。(41)唐代下寶在其所作《晉紀》中也稱:「武陵、長沙郡夷,聚瓠之後、雜處五服之內。緊瓠憑山阻險、每每齊為害。梁雜魚肉,扣槽而號、以祭繫瓠。俗稱赤髓損裙,

即其子孫。」<sup>167</sup>這是說,當時被稱作「五溪豐」的族群有祭盤領的智 俗。五溪地區。也就是浣陵以西的湘西地區。直到近世处一地區。湘 西或包括湖南、湖北、貴州、川南交界地區的湘西苗族方言區。苗族 中仍流傳「奶費馬筍」(公主母、狗父、或神母、犬父)傳說。而且 由鄂西至湘西。各地多有「盤瓠廟」等遺跡。<sup>(43)</sup>「奶貴馬筍」故事內 容,與漢文獻中所述的盤瓠故事略同:較大的差別是,後來盤瓠的兒 子們因羞於其父為犬,而蔣其父殺死。

在瑤族中,以「盤瓠」為始祖的起源故事更為普遍。湖南南部江 水等地與鄰接廣西西北之瑤族,民間珍藏的《過山榜》、《千家 峒》、《盤王大歌》等文獻中,都以盤瓠與公主成婚生下各瑤族支系 為主要內容。如以下這一則,《千家峒古本書》敘述:

以前我們祖先是企由京,江西省太和縣人士。住在青州石桂卷, 太公李帛是的王。平王與高王爭天下,約王幫助平王級了高王。 無處謝。想來就將二女匹配狗王為夫妻。週了兩年身懷有孕,生 下七子,分七姓名人,來到千家網居住,....。(64)

廣西恭城瑤族自治縣・有「適山瑤」與「平地瑤」。據襲查研究 皆稱・當地「適山瑤」祭盤瓠盤王・「平地瑤」祭盤瓠麥・即高辛王 次女「窭王」・ 一九四九年以前・本地還有兩座「婆王廟」・(8)廣西

<sup>(41) 《</sup>後漢書》86/76、南豐西南夷列傳、李賢注引。

<sup>(62)</sup> 网館。

<sup>(63)</sup> 截生症、不維海、椎栗或等、《中國苗波奘問制度文化》(長沙:湖南人民出版社、 2004) : 明環鈴・〈神話傳說與民族語同——以五漢地區苗族繁極傳說為例〉、(廣西 民或學院學輯) 273 (2005) : 91-94。

<sup>(44)</sup> 宮哲兵・《干家州運動與爆放疊祥地》(或漢:或漢出版社・2001)・頁 172。 (65) 開前・頁 86-87。

桂東鑛山縣的「平地瑤」・有適「朝踏節」的習俗。「朝踏節」也制 為「盤王師」,當地也有整瓠助平王打敗高 E,娶公主・生六男六女 為十二姓瑤人之服的設法。慶典舞蹈儀式中・有紀念盤 E的儀式。(60)

普遍流傳於湖南、廣西瑤族中的《過山榜》、顧名思義、是以皇 帝所下榜文為形式的文本。內容大路為流說「龍犬盤護」護國有功・ 而娶得「評王」公主,其後裔也因此得到皇帝所賜——「天下一切山 場田地、付與王搖子孫耕管為業;營生活命、蠲免國稅夫役」、這是 借用朝廷威權,以及漢文字,文類書寫威權,來維護與合理化瑤人對 華夏邊終資源之擁有與使用權的文本,在各地的《過山榜》文本中, 瑤族各支起順於「盤護(瓠)與公主」。如一份採於廣西舊義率縣上 北區發瑤村民家中的榜文,其內容寫道:「評王卷牒,王傜子孫執 昭。渦山防身,永遠獨免身丁役·····。評皇卷牒,其來久矣。能人根 骨,即龍犬出身。身高三尺,毛色斑菌,。然後,此故事說,評皇與 高島相爭戰,評皇意欲殺高皇。宮中有一龍犬,自告奮勇前往。評王 介諾·專成將許配宮女給物·繫護(瓠)渡海到高皇之國,咬殺高 皇・取得首級・回到朝庭・評王果然將宮女許配他・並以女婿之遺相 符。般題與其妻淮入山中,數年間生下六男六女。於是評王封盤護為 「始祖盤王」,六男六女為王搖子孫。長男隨父姓盤,其餘則是沈、 - 古·李、郎、周、銷、胡、鄞、馮、雷、蔣等姓。評皇並「敕令六男 婚娶外人之女·以傳其后: 敕令六女以繼其宗枝之源也」。(67)

在部分瑤族中,「盤王」指的是「盤占」而非「盤瓠」。如一份

她, 並進了女人與男人。後來由於人雙吃雷公的肉,引得雷公下大 同電沒大地。有,對兒妹較在胡蘆中屯出,相類配後生下六男六女。 這六男大女分成下,姓,他們便是十,姓瑤人的由來。(48年這說明瑤 人租源的故事中,並沒有「盤瓠」。二十世紀上半票,在劉與舊所皆 《徵表記數》 書中,謂「盤右為、彤珞族所壞祀、親之為盤王、瑤 人以為人之生死壽、天馥縣,皆盤王主之。天早‧楊熙王、舜王 遊田間。」或於唐代的《豐書》記載,「又黔、澤、巴、夏四邑苗眾…… 租「盤瓠之後。其聖咸楊光等、云錠盤古之後」。該文獻稱,這是在 咸通五年(864)、作名樊帥親自詢間而得的記錄。(40)這應是最早見 於中國文獻、湖南、貴州等地非美族群自稱為雖古之後的記載。《南 越志)也照,雖姓孫人「以盤古為如服,盤瓠為太宗」;(70)當前在有 年瑤族友系中,也是發表與動和服,盤瓠為太宗」;(70)當前在有

流傳廣東北部連山地區的《盤古書》·其內容稱,「盤古聖下置天

許多瑤族關於盤瓠的組罪故事中,內容皆稱,他的兒子們因難以 接受「犬父」,而將餘氫凝死。瑤族中的惟牛等儀式,或被惡為與其 接世 子孫贖罪及起念整盤有礙。此故事情節,妻現被稱作搖或絡的有 方族辟對「盤瓠」的複雜情感。一方面,在漢人政治、社會優勢下。 以及在漢文化強大的文字紀懷影響下,他們接受「盤瓠」為自身的組 源, 屯將之神聖化。另一方面,他們仍感受到以「犬父盤瓠」為組之 阻碍。以「盤古」為始亂,可謂是另一種「祖源歷史」選擇:部分南 方非藻族則以此宣稱,自身有比難莫之「黃帝,更古老的起源。

<sup>(66)</sup> 川前。頁 84-86。

<sup>(67)</sup>廣西少数民族社會歷史期查組織,《過山榜》,《瑤族過山條文彙編》《中國科學院民 茲研宣所、1964),頁7-9。

<sup>1681</sup> 陳摩人·蕭亭·《瑶族歌雲詢》(廣東:花城出版社:1981)。頁 2-15。

<sup>(69) 〈</sup>饗書〉10、南蠻雜界接速站簽裏因名。

<sup>(70) 《</sup>新增月日配古》、七上/七月卷上/十四日。

近代「苗族」與「瑤族」之形成・與世界其他各「民族」之形成 一樣・皆經由「歷史化」透程——包括華夏知識分子對「苗・瑤」 的歷史確構,也包括「苗、瑤」族群中知識分子之我族歷史 建構,無 論如何・在強調「科琴、理性」的近代史學運動中,盤古、盤瓠皆因 其相關記載之神與性而雖在「歷史」中立足。在此情況下,量尤一, 他中國歷史傳統中的異類英雄祖先、或為當代許多苗族直稱的我族英 雄組先:這是—價值得注意的現象。

## 南方的蚩尤祖先

首先,我們可以略回顧,蚩尤在中國文獻記憶中的地位。在戰國 至西漢的轉夏著作中,蚩尤是散於黃帝之手的古君長,一個失敗的 「英雄」。如《史記》稱,「蚩尤作亂,不用帝命。於是黃帝乃懷部 諸侯,與蚩尤戰於涿鹿之野,遂禽数蚩尤」四。(莊子)記載,「然 而賈帝不能致德,與蚩尤戰於涿鹿之野,流血百里。」(四)另外,在 《山海鄉》中對黃帝與蚩尤的這一場思戰,有較神異的記載;「蚩尤 作氏伐廣帝,黃帝乃今德龍以之翼州之野。應龍帝水,蚩尤請與何、 衛師縱大風雨。黃帝乃下天女,一點:兩止,遙殺蚩尤。」(四)漢代滅 隸書《龍魚何酮》,對此有更精彩的描述;

黄帝摄政,有蚩尤兄弟八十一人,並歌身人語、銅頭鐵額、食沙

石子。遠立兵仗、刀戟、大驾,威振天下,韓級無遊不悉仁。萬 民故今資命行天子事,黃帝以仁義不能禁止蚩尤,乃仰天而致。 天遠玄女,下按黃帝具信神符,制伏蚩尤。帝因使之主兵,以制 八方,蚩尤沒樣,天下復擾亂,黃帝適畫蚩尤形象以戚天下。天 下此謂學北不死,八方萬部,皆為弭惡。(190

:這不僅是將蚩尤視為好戰難馴善,而更將之當作是兵事及武器之 創作書。在他死後,黃帝還以其形象來威脅不引服的人,因此在漢晉 時,蚩尤在祭祀與占卜中皆與兵事、戰亂有關。當劃邦起兵抗秦時, 據史書記載,曾舉行祭蚩尤的儀式。黃晉及此後的中國觀星象者,以 - 艦輕星「蚩尤族」的出現,作為有職職發生的天文跡象,

在演代注解經書者的書寫中,蚩尤與「九黎」、「苗民」等有了 關係:或開他是九黎君長,或稱九黎、苗民皆為效法蚩尤為惡的後世 君長或部族。無論如何,九黎、苗民或三苗等、在漢晉時期都指的是 占代某非華髮部族,而非指當時存在於華夏邊緣的某族群。還也便是 為何他們多出現在娛絕者的書寫中,而在《史記》、(漢書)等更書 對當時各邊籍部族的配載中,則未有任何族群被稱作九黎、笛民或三 苗,更來有被稱作「蚩尤之後」的部族。「蚩尤」更與南方「豐夷」 無顯,如前所言,南方「豐夷」各來稱作應者或整瓠之後,唐末以 來、等夏文獻中漸提及兩方「豐夷」有蔡「盤瓠」或「盤王」之俗, 任在近世以前、也從未有文獻提及本地人自稱為「蚩尤予孫」。

宋代以來,當「猫」或「貓豐」漸被華夏稱作「苗」及「苗豐」

<sup>(</sup>PI) 《史記》1/1·五专本紀。

<sup>(70) 《</sup>莊子》9b/29、盗斯。

<sup>[73] 《</sup>山海经》 · 大荒北經 ·

<sup>(74) 《</sup>史記》1/1,五舟本起,孔额達《正義》引《雜魚河韻》。

時,華夏的古「三苗」記憶始與兩方非漢族群聯結。如明代的《皮撒 紀聞》記載、「苗人,古三苗之裔也,自長沙、筏、辰以南盡夜郎之 填,往往有之,與民長退雜,通日南靈。」(5)(善)書》稱。「占稱三 苗之國,左洞庭,右彭龜、則鄰、軍以上皆苗也。」(5)部分相、勢。 桂等省區的非滅族群既被稱作「苗」,而「苗艮」在中國又獻記憶中 又與蚩尤有籍。苗人自然易被識為「蚩尤」孫一了。雖然如此。在時 请以前中國文獻罕見「蚩尤」,為苗人之祖的說法。進入二十世紀後。 「蚩尤」才被認為是苗人或更廣泛的兩方非漢族群之祖。

近代苗族知識分子在傳達、轉譯。基本上歷史故事時、有意特其中一個人物課為「蚩尤」。如實外關賴地區苗族故事稱,「在遠古時候,有一八寨苗民居住在廣河邊上中原裡,蚩尤就誕生在這里的苗民中。苗民門稱自己的寨子為阿吾十八寨,稱黃河邊上的平原為蚩尤壩。 故事說、蚩尤學法,武藝高強。他率領苗民先後與垂耳妖婆,黃龍公、雷老百等爭戰、最後為苗民犧牲自己的生命。苗民也因而到處蚕雞+700

一個〈苗族遷徙歌〉中,率領苗民對抗強敵的是三位英雄,「甘 縣卯畢」、「格蚩尤老」與「格婁尤老」,故事結尾也說,他們被打 敗,三位英雄的于孫也開始逃亡。(19)同書收錄 - 別流傳於川、黔、漢 方言區的苗族古歌、編者將之命名為〈涿鹿之戰〉。內容中提及宅領 苗民抵抗外敵的英雄有。「格五爺老」、「格略爺老」、「格也爺 老, 以及「格遊爺老,與「甘驪卯碧」、據唱譯者解釋、「格遊爺 老,便是「並尤」。「<sup>10</sup>我們由「格遊尤老,、「格獎尤老」。以及 「格略爺老,、「格也爺老」、「格麼爺老,等人名看來,這個被稱 作「並尤」的本上傳說人物、只是其名中有兩字與「並尤」音近而 已、實與中國占籍中的「並尤」無關。

苗族占歌中有《懷木歌》,內容為在黔柱間都鄉「流域及相黔間清水「苗族中普遍流傳的人類起頭故事。如此故事稱,機動心生蝴蝶。「妹榜妹留」,蝴蝶生了十、個蛋。蛋中聯出苗族遠望「姜炎」、天神雷公。以及老虎、水龍、大象、水牛、老蛇、蜈蚣等,由於中國古之戰中有蚩尤為「姜姓炎帝、之館的說法,因此更使得有生學者、特別是苗族等都,相信苗族遠程「姜炎」便是「蚩尤」;認為黔東南苗族傳部土語所稱的「姜炎」。台江等北部上語中所稱「姜央」,黔西北域季苗族所稱。赤炎」或「恪董蔣老」,都是蚩尤。雖然將「姜央」、「姜皮」解釋為「姜姓炎帝之後的蚩尤」十分勉強,然而如此對「蚩尤」的擊阱,以及在以上苗族民間故事中「蚩尤」被強逐為領導苗族突張作戰但終失敗的炎避。這些部顯示,華夏歷史記述中一個失敗的忠聯執致建。黃帝的頑強對手「蚩尤」,被本上知識份子選擇來行為的等數其使。

<sup>(</sup>PS) 田法点、 (五極起間) (上海: 高勝印書館、1936) · 頁 55:

<sup>(%)</sup> 田幸· (黔吉) (北京:中華書局·1985) · 頁7。

<sup>(77)</sup> 田玉隆萬、《蚩尤研究資料進》(貴陽:貴州民族出版社、1996),頁 103,

<sup>(71)</sup> 向前、百105-110+

<sup>(79)</sup> 夏杨栋蜗、〈涿鹿之殿〉、見回玉隆編、《蚩尤研究資料選》、頁 137-159。

<sup>(</sup>BB) 龍生庭、石維海、龍興武等、《中國苗族民間制度文化》、頁 225-226。

### 另類歷史:南方的「弟兄祖先」祖源記憶

唐、宋時期華夏作者在「盤瓠子孫」之外、還記載了另一則有關 武陵蠻夷組頒的說法。(8)宋代《太平寰宇記》之相關記載如下:

五溪謂酉、辰、巫、武、源等五濃。故老相傳云; 趙子滅巴, 巴 子兄弟五人流入五濃, 各為一濃之長。一說, 五濃變皆繫豩子 穩, 自為統長, 故有五濃之號, 古謂之變黃部落。

唐代〈 片道志〉中也有與此類似的記載。依此說、占代巴國被秦 所滅後、巴王族有兄弟五人,流亡到酉、 辰、 巫、武、源等五溪地 區: 在此,他們各據一溪,成為本地的統治者。然而這些記載都提及 另一種「五溪豐」的祖源之說,也就是,五溪豐皆「聚瓠子孫」。

「巴子兄弟五人」之歷史,便是前面我 - 再提及的「弟兄祖先歷 史心性。確物。以上兩曹提及此「五弟兄祖先故事」,並稱其為「故 老相傳。或「故老云」,顯示這在當時已是一種消失中的歷史心性。 由這個例子,我們可以知道「華夏認同」往南方的擴張,不只為本地 歷史記憶帶來一些「英雄祖先」,或總過華夏歷史記憶修飾、包裝而 污化的本地「英雄祖先」,也為本地原有的「弟兄祖先歷史心性」帶 來很大的衝擊,使得由此產生的敘事愈來愈成為「鄉野傳說」。這個 文本中所見的「故老相傳」,與《華陽國志》在引述「人里弟兄九 人,故事時稱此為「《洛書》曰」,兩者有同樣意緒——皆隱喻著所 這只是一些將成為過去的、不可盡信的傳說而已。

在許多瑤族的「盤瓠與公主」故事中,盤瓠與公主生下六男六 女・他們改為十一姓瑤人之祖,如前進廣西鎮山平地瑤所傳的故事 中,這便是盤、沈、包、黃、季、類、閥、趙、苗、胡、雷、馮等十 姓瑤人之祖的由來。道州剛川洞瑤族朝,「評王有亡個外孫,在府 京江西省太和縣結了婚。七弟兄有七個姓、即盤、黃、季、鄭、廖、 智、唐、又由繫在分出。個盆姓。」

連南八排基族的配先、據本地傳說為,一個人帶了八個兒子到連 州居住、後來人多了,就分家,並且改成八個姓。軍寮排是老大,里 八洞是一哥,火燒排是三哥,大業排是四哥,馬前排是五哥。另外三 位弟兄臺到他處;最大的在油積排,錦二個在南端排,最小的在橫坑 排。另一個說法是,層郎白公的兒子,唐郎最繁一郎,他有兩個兒 子。二子中的老大有二個兒子;他們的子孫成為油積排,南端排,模 坑排的住民。老二有五個兒子。他們的子孫分布在軍寮排,里八洞、 大城排,「氣箭排。(68)

在 · 個苗族的「神母犬父」故事中、「辛狗」與公主結婚後、生 下一群兒女、大的「代熊代夷」為苗、小的「代乍代凱」為漢。後來 苗兒們毅「犬父、犬父托夢稱自己肚子裡有財寶、要他們分。第二

<sup>(20) (</sup>太子豊宇記) 120・豊富嘉成 (北京: 中書店)、1985) - 県代藻泉川等(十田志) 中即有「北老子・北子漁品・七子県元五人・法人毎中、之忠: 王(大子毎寅) 171・ 州郡邸17: 土地理下、泉川時(十田志)・県人孝吉市(大宗和郷縣恵) 中心郎・ 「泉川豊水州西・黒人田豊林子田・成田巳千島元上海五県七美」; 孔(元和那県 五) 第30(左京: 中書店前、1985)。

<sup>(82)</sup> 全桥丘。《千定烟座的座建存丹祥块》、百53。

<sup>(</sup>A1) 除摩人、著事、《瑤族歌堂曲》(廣東:花湖出旅社,1981),頁80-82。

天,演兒先部開犬肚,拿走丁書;等苗兒來,只找到犁,架等機具與祭祀法器。他們各奔一方後,從此苗兄從事機耕,漢人弟弟讀書。這個故事,與許多華夏邊緣非漢族群的故事一樣,以「過去,來說明防何「漢人」能讀書、識字、較有文化,而本地人為何只能耕地自實。更重要的是,這個「歷史」將漢與萬皆視為「神母犬父」之子。苗與漢是「弟兄」。在以上這柱族群起讓救事中,「弟兄祖先歷史心性」下的數事模式皆關而易見。略有差別的是,以「整狐侯公主所生六男、女」為十二姓培人祖源的歷史敘事,源始的「親手足」祖先中並不排除女性、因此我們應稱之為「弟兄姊妹祖先歷史心性」,然而強調各次族群(如瑤族各姓)之對等合作與區分關係,仍為此歷史心性的欽允精神,同時我們也可以略見,似乎愈受漢文化影響,「为性」愈容易滔失在「歷史」之中。

## 黃帝子孫與南疆「漢人」

明 清以來。大量江西、南湖移民進入費州、湘西、廣西等 「苗」、「飾、穿非漢族群所居之地。他們為違此地區添增了一些漢 系家族;他們有漢姓,並可藉「姓」與「原籍」作為血緣與空間符 號;將本家族繫於華夏歷史與地理空間之中。更重要的是,漢移民帶 來的「歷史記憶」與家族觀念、以及隨著王朝勢力在此漸穩固而為漢 人費,逐盛他們的宣行、書寫。「華夏」與「釐夷」的區分被不斷強 化。

明代官員鄧雲霄・在其《遊九疑山記》一文中、記載他在萬歷年

問遊九疑山「禹祠」(祭祀大馬的嗣廟)的情形。文中稱、當他到達時,「各領猛網及奉除丈夫、婢女百餘人伏謀道傍」,擊鼓、吹笙而轉。他光補進當地「負职為」婦女的穿著,對這些婦女他親之為「馬如。金光、隨齒宿離」; 孟光、宿嬙都是中國歷史文獻記載中的觀女。在此他「具牲醴、冠服、祭鷹帝」。祭縣後,這些絡人男女同樣列隊吹笙、擊鼓、轉歌歡談故如前。因此他循語前人舊例,分別賞鳴諸搖男女。

我們再看宋代朱輔在《溪蠻叢笑》中,對當時五溪豐地區「靈 鄉」漢人士紳的城中生活描述:

蠻鄉最重重年,不論生、惠界出觀就渡,三日而歸.....。歲渡預 以四月八日下船。俗尚聚飲江岸。舟子各招他客,盛到欽儼,以 相時大,或獨酌。食前方丈,輕蠻環觀如雲,一年盛事,名賞貴 坊。(55)

如前所言。「漢璧」指今湖南西部之「五美豐」。由此書名亦可 知,作者對「蠻夷之俗」之鄙夷與聯弄態度。這一段推走端午龍舟競 境的文字,呈現出一文化詩耀場景。此場景若為當時之史實,則我們 可稱之為一種饒或化表懷。或一種儀式性文化展演,於此,城中的人 或「滿人」以龍舟競獲,及以享用盛宴,來向鄉下,山間的「群豐」 或鄉下人詩輝。此場景不只被蠻夷觀看(群蠻環觀如雲),也被誇纏 展示都自身觀看,因而強化其背後之社會本相——演與非漢,被中人

<sup>(84)</sup> 野霊曹, 《遊九龍山記》,引自《新塘月日紀古》,九下/九月卷下/十六日。
(85) 永輔、〈饗長載笑〉。

與鄉下人之區分·此場景被記錄下來——這種描述南方蠻夷風土、居 骤、服飾、飲食的連異之作,在明、清時期更為流行,成為一種以非 ,英蠻夷為描述對象的書寫 文類。

在潜代及二十世紀上半葉、透過此種文類及其文本之流傳、許多 原被稱為苗蠻者在習讚漢文書之後・多開始踐行漢人年節習俗或根本 自稱漢人。(86)「漢化」產生在親近人群間的文化誇耀、區分與模仿、 攀附之中。 邊區的 漢民、 漢官,以 誇耀漢文化來將自身區別於「七 著, 以此強調漢與非漢的社會階序之分。常接觸這些「漢人」的上 著,為了追求較好的、較安全的社會身分,則常模仿漢人習俗以攀附 漢人認同。此「漢化」過程、首先似發生在上著社會上層。許多土著 權勢家族假借漢人歷史記憶、編造家族(父系)譜系歷史、並在穿著 及日常習俗上總仿滿入上紬(女性多仍保持本上穿著),以自別於其 予民以及貧下的漢移民。此亦可見·我們不能將「漢化」單鏈張為一 種族群認同變遷,它也涉及階級、性別等認同與區分。

一些南方的士著鉅姓家族·開始在中關歷史記憶中尋找適宜的 「英雄祖先」。由於中國文獻中「虞舜」的事跡多發生在南方、因此 他成為宣於假借的祖源。湖北恩施一帶土家族責姓田氏家族,其族譜 a : 「 患務我始田氏開源其先國於盧, 為戊氏, 系出於窮蟬。蟬三世 牛姆。鄉牛雖於姚雄……。一世祖田爾毛,住南京應天府,上元縣城 內。才兼文武。因征苗有功。大明主洪武特封湖廣軍民宣慰使司明威 將軍之職。」(87)這家族自稱是有虞氏之後。同地另一「土家」之田姓 家族,即稱「田世雁門,系出有能,黃帝之苗裔也」。8853是參考 《姓譜》一類的書,將此家族繫於「雁門田氏」而得的記憶,上孫廣 佈於湖南、湖北、四川、貴州諸省少數民族地區的南方「滿」姓家 族,其修於明末之族譜也稱,「粵稽我族發源於虞舜」。(89)

另外,卯尚地區署名之上家族大姓,向氏,其宗譜稱祖先來源 為:「前明誥授光錄大夫右柱國向公貴什・原籍江南江寧府上元縣。 始自後漢大將軍向寵。佐劉先上有功、分鎮荊南。歷傳至元、授軍民 直撫使司之職,世守卯峝。」(80)此也等於宣稱本家族為華夏之裔。另 ·份向氏宗譜資料·道光年修之《胡北施南府來鳳縣散毛司老寨染賢 堂譜序》稱・「援我向氏出子姓・籍發辰州・宋公子兮宇向・其子孫 遂以王父字為氏……。傳自宗彥公、自後晉天福年間官、封元帥、聲 麗南豐·後即建業完邑。,(91)貴州清水江流域的苗族各家族,也多稱 其嗣上來自「江西吉安」。如一分龍姓族譜《萬載流芳》所錄,本源 「原系江西吉安府太和縣地名龍家村人氏」。(92)前面我曾提及,「文 類。在規範、導引文本書寫上的力量。在此我們可以看出,當南方士 著大姓開始以「族譜」來記憶與建構本家族歷史時,漢文化之「族 譜,文類及相關歷史記憶便開始規範,導引他們的書寫,並因此使他

<sup>(186)</sup> 目前以銀身捷禮為本她傳統的施河苗族、其傳統或由此而來。 (町) 《田氏族譜》 (1831; 湖北省思施縣檔案館藏)。

<sup>(2011 (</sup>田长松志湯) (1995、湖北省泉業縣民族事務委員會議)。

<sup>·</sup>斷 湘·鄂、川·點、桂、專、真滿姓家史編輯組編。《南方滿族禮行更》(湖南麻陽縣。 1998) · IF 6-7 ·

<sup>(90) 〈</sup>向氏宗譜傳贊〉、見於《湖廣和简等處世襲軍民安撫使司安撫使向氏譜》 (1808; 湖北省朱鳳麟档章绾菔)。

<sup>(9) 〈</sup>大清進光二十九年向堂廉推譜序〉,見《謂北德南府來羅縣數毛司老寡染賢堂譜序》

<sup>(</sup>湖北省采風鮮檔案館藏): (92) 〈宏朝序〉(1794) · 見於 (萬載流芳) (中山大學歷史人類學研究中心藏) ·

們成為「漢館」。除了代表華夏血緣符記的「漢姓」之外,代表華夏 地緣符記的特定「都邑」。也是接僧攀引的對象。在湘西及貴州、常 被人們接引的漢地故里常是「江西占安府」或「南京應天府」。在四 川、人們則常宜稱組上來自「胡蘭」或「湖廣麻城孝飯」。

一九四〇年代,中央研究院歷史語言研究所的民族學者茶逸夫等人。在四川南部敘永地區進行苗族調查。在芮逸夫所寫。左苗族田野日記中曾記載。當地楊姓苗人告訴芮先生:「苗家原由湖廣而來,係職城縣學數鄰大石包來;此間青苗即由該繼來。」另一張佐苗人,其家藏族辯記載,「吾始祖公張敬佩、當初自大明洪武初一年,因貿易由湖廣礦城縣外出,爰後來川……。」 芮在此日記中寫道,他發與這兒的「苗人」均以說苗語為私——此或也部分設明了為何本地上家、民要假籍或宣稱出上為漢人、雖然如此,两逸夫等人仍將本地人親作「苗人」。(193)

在两的日記中・電記錄了一湘西古宋地區「九姓司文廟重修碑記」・確文記載、任姓上司家族祖先來自江南、「從傳友德平蜀,差往六部、招安有功・引夷入資、洪武五年奉命來守茲上。」而其子民則為。「有低年苴著,生九男・曰九大族、分為九姓」。上司祖上曾建功於茲的「六超」,是指雲南大理、昆明及鄰近地區,其民的組源又涉及雲南「九隆傳說」中的「低辛宜」。一個可能是,如族詩形目,此任姓上司的祖先曾在明初建功於雲南,後來帶了部分雲南地區的士著殖民於此地。但更有可能是,這個任姓土司家族原來便是六韶地監查族,在明代達務政策下、接移來占末地區為土司,無論如何,

此也顯示本地各族群在認同上的混雜與多元。

以上這些上家、苗人之上司、大姓甚至一般民眾、皆自歸組上來 自於「湖廣癱城」、「南京應天府」、「江西吉安」等等。由這些「祖籍」在相線地區之流傳普及程度來看,我相信這些祖源多半是虛構的。在光族地區,造光《茂州志》稱、當地灣代五個上百戶(土善首領)的祖先都來自漢區;大姓、小姓、大姓馬水、小姓馬水四二官家族的祖籍都是「湖廣」、於松中上官的祖籍則是陝西。(200在清代文獻資料中、雲貴地區的上司多「南京蘇」、四川上司多「湖廣籍」、管反映此現象、他們甚至可以藉著家語中之「姓氏源流」、成弘黃西之后。 個門大學人類學博物節中有 軸音代會人來於我國、圖中各如家樣起顯溯自「黃帝」,也就是黃帝曾孫高卒帝之女,與一犬「龍期」、「綠觚」政婚生子之故事。

此種種資料皆說明,讓化之歷史過程在中國西南及兩方過輸過成模糊的華夏邊緣。在此過程中,土可或本地大姓轉附護、起源,以強 脚本家族在地方上較優越的社會階字地位,是一位要明瞭。接著,似 平許多家庭、家族也仿效其頭人、土可而得到讓人組源,並踐行漢文 化習俗。這些都可以說明,為何當今這些少數民族。之我族歷史文化建 精中。常隱含「漢」歷史文化成分。60字多中國西南少數民族均有此 計圖特實——「漢」與「非漢」在此難以作截然雖分,這個與象,說 明其皆後有一種史過程,從得本地在清末民初時成為一模糊的華夏邊

<sup>(</sup>例) 《按选支田野日誌、1942-1943》(台北:歷史語言研究所藏未刊手稿)。

<sup>(94)</sup> 楊迦保等榜·道光〈范州志〉(1831)。

<sup>(29)</sup> 此是指、如當今先減普通自稱是「大馬」的價倉:銀分弊張知識分子也認為、弊文化為 去者等夏文化的預接之一。又如本章所言、許多南方少數民族自稱為「萤光」或「灸 专」的擴代、都是稱似的例子。

緣,此現象同時也見証在歷史上不斷發生的,社會過程——在階級、 性別,地域之區分下,親近人群間的相互歧視與模仿、攀前。

# <sup>第九章</sup> 華夏社會邊緣的英雄祖先記憶

以上各章所提及的,大多是華夏政治地理邊緣的黃帝攀附。所謂 華夏「政治地理」邊緣,在我們一般觀念中似乎也就是漢與非漢的族 群邊緣,我不聽稱之為「華夏族群邊緣」乃因為,若我們稱有共同組 源信念(common belief of origins)的人群共同體為一「族群」,那麼 由戰國生明濟,華夏城內並非所有人的組先源流記憶都能與「黃帝子 孫」血脈相緣。而是,有此錯係記憶的人群有一個由社會上層漸及於 下層的擴張、展延過程。這個變化關鍵,也就是家族——有「姓,與 族雜記憶的族群——在中國計會中的發展。

關於中國宗族或家族,中西學者早有許多論述;他們多將之視為一種中國社會結構特色。將之視為一種社會結構,似乎表示中國人自占以來一直凝聚在一個間「家族」之下。這種看法忽略了,有姓與文字族譜記域的家族群體之存在與廣布,在中國有 個發展過程,殷墟卜辭常見「多生」一詞:「多生」即「多姓」,學者認為這是人們對去於分的與姓實族之泛稱。四西周金文所見,當時有「女子稱姓」的醫俗、顯示這些以婚姻為結盟手段的貴族記是有姓的,銳文中常提及作器者(貴族)之妻、女、私之姓,作器者藉此的關本國、本家族及作器者(貴族)之妻、女、私之姓,作器者藉此的關本國、本家族

<sup>(1)</sup>對極,《減緩「多生」,「買生」與「婚婦」》, 《陝西歷史博物館特刊》2(1995): 136-138。

的政治結盟關係。中無論如何,這些有「姓」的都是貴族之家。西灣中晚期的一些網證終文中也現了「百姓 一調,如今甲登終文中的「踏筱百生」,根文工簋中有「百生朋友」、善期中的「宗人……百姓、。"這些「百姓」,應是錯榮國內或諸國間、許多不同姓之貴肯家族的论稱。到了春秋戰國時、「姓」仍只是各地大小村君貴族及其沒發左節的專利。許多先等文獻中都提及「百姓」,其文本內容都與示,這些「百姓」與統治者之間有密切關係。"改甚至統治者是否能安於其位。都要看百姓是否奉服。因此,這些「百姓」約略與周之城邦時期「國人」所指涉之人群範疇相近。即或為「國人」群體的後裔及程伸,此不同於後世以「百姓」指所有人民。由一些考占出土的文獻或其它文字材料中,可以知道當時中國逐屬社會之民可能大多是沒有

漢與魏晉廢北朝時期,自稱或被視為「黃帝子祭」的族群,有增 加、擴大的*趨勢* 一有華夏城內之各朝帝裔與門闊世族,有以非華夏 认居中國的君王·及他們轄下的部族領袖與大姓家族。到了唐、宋時 期,由於科鄉盛行以來的社會,煎動,有「姓,並得潮及一個裝糧組房 ( 位英雄)的家族,在中國社會中層裡逐漸者過存在。也就是就, 愈來愈多的上院之家,直接或問接成為黃帝世胄。到丁清未及民國初 年,在中國社會之中,下階層裡,這樣的人群單位便無所不在了。家 族或宗族族譜的功能之一,便是將一群人的「起源」連結在中國與範 歷史之軸線上。這該軸線的起點,便是黃帝;如此使得一個家族得以 直接或開換與黃帝發生驅動。由於在歷史過程中,有姓及得到相關語 系記憶的家族愈來愈善遇,因而由此或為「黃帝干縣」的族群單位(该 族或宗族),在華賈頓城內也愈來愈多,且愈往社會中、下層擴張。

我們可以說。著古代華夏是·個「族群」,那麼在很長的一段歷史時期中,構成此族群的因子是以「姓」為血緣符紀。並有可與中國主流歷史聯繫之歷史記憶的各個家族、宗族、在中國、約自漢代以來,「 百姓。代表被統。由的眾民即有此含意——受統治的是許多以「姓」。别的家族。—個值得探究的問題是:究竟從何時起,所有中國域內民眾都有了「姓」,或自何時起人們普遍有文字家族譜系歷史。前面我營提及,唐武后曾問臣下,當前許多土大夫談起本家氏族,都設是「炎、黃之舊」,鄭道上古沒有百姓嗎?這位大臣張殷。答道:

古来有她,若是故然。自炎帝之墓、黄帝之短、庙图所生地而為 之姓。其後天子建德,因生以赐姓。黄帝二十五子,而得兹者十 四;德同者被同,德異者姓殊。其後或以官,或以國,或以王父 之字,始為赐族,久乃為姓。降唐、虞,挑戰國,姓族漸廣。周 妻,列爾族德,其民名以簽國為之民,下及兩漢,人皆有姓。仍

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ming-ke Wang, "Western Zhou Remembering and Forgetting," Journal of East Asian Archaeology (Leiden), Inaugural Issue vol.1, 1-4 (1999) 231-250.

〇 《今甲盤》(三代1720.1);《故士飞鳌》(三代8.39.2);《答唐》(二代4.36.2)。 物 (文稅)以"百姓獨用。惟侯祖周,保存為故:改称者 276万。年於片原,大知《捐 納》之義。"查会之後也,即在以為有益。」其故書。7、日德二、同雲之稱。 海 依義而緣之。百姓依而奉之。謂可以則」;是故書。8、母福二、過余許多學者常以此 點為,急動時的指紹供予此後為主稿之百姓皇等有「其上」,這樣的看去,忽略下充 秦與強也所有難人所義,所有

 <sup>[5]</sup> 屬於「關人」的地位、請拿閱社正勝。《周代城鄉》(台北:聯經出版公司、1979)。
 (6) 按直晚查個坑寺古晉攝際。《泰治良改而何提背戶村委刑收基》。《文物》3 (1982):
 1-11: 係政旗、《泰淮利政的专台資料》、《北京大學學報》(1958): 頁 179-184、

<sup>(7) (46</sup>序章) 125/50, 福田。

這段文字的大意是說,古莊侯的人像夷狄·楼沒有姓,後來從姜 姓炎帝,姬姓黄帝以来,人們才開始以其所生之地名而有了姓。後 來,統治天下者又以血緣,德業來為各人群立姓。如黃帝有二十五 子,因「德」不同而分為十二姓。後來又有些姓來自於祖先的官名、 聞名或名字,如此有姓的族群愈來愈多,到了兩漢時期人人皆有姓 了。這段記載顯示。 位唐代上大夫根據當時的歷史知識,曾認識到 「姓族」有一個由上而下、由寡而眾的社會發展過程。然而・他將此 發展之歷史過程定於黃帝時期至河區之間,則起點與終點都未免過 早。晚至唐代。在偏遠與邊陲的鄉間可能還存在尚未有姓的民眾。無 論如何,以上唐代張毅的話,也顯示他認為有「姓」與否可作為華夏 與夷狄之分野。宋代鄭樵在所著《通志》中稱:「三代之前姓氏分而 為二、男子稱氏、女子稱姓。氏所以別貴賤;貴者有氏、賤者有名無 氏。今南方諸豐此道猶存。」(8)這段論述指出·上古時期在華夏之內 只有上層貴族有姓氏,一般平民無姓氏,同時作者認為當時所有的 「百姓」都是有姓的。雖然如此,唐宋時期的士大夫不見得都對當時 邊緣、底層民眾有深入了解。或者說,當時在「中國」的空間與社會 邊緣、華夏、蠻夷之分是相當模糊的。

即使我們相信到了唐代,或更早,所有的漢人民間家庭都有了「姓」,但僅只有姓,與有姓並得以文字族譜潮及一個在歷史上足以 自做的組织,兩者仍有相當差距。偏遠的鄉間百姓,每些口傳的家族 歷史記憶至今仍循著「弟兄賴先歷史七性」之敘事模式。"仍我曾在四 川西北部白草河流域的山村中,採錄人們的口遮家族歷史。以下是兩 位老人家的說法:

- 1. 聽我祖祖說,就是湖廣場四川的時候…。當時是張、劉、王三姓人到小壩奈。過來時是三弟兄。當時喊察詹的蘇蘇就說,你坐在那兒吧。當時三弟兄就不可能通婚,所以就改了姓。劉、王、龍,改成龍,就是三條溝,一個溝就是杉樹林,那是劉家。另一個是內外溝,當時是龍家。冀次一個就爭議比較大,現在或是王家。這三個溝,所以現在說劉、王、龍不通觀,
- 2. 我們是溯廣拳邁過來的, 丘兄弟過來, 丘個都姓王。主要在浚 坪、金鳳、白泥、小壩。這五個兄弟, 兩個到小壩; 一個在園 坊上寨, 一個在這裡。

我們可以看出,如此的「家族源流」記憶是以祖先的弟兄關係來 合理化當前的族群關係(如例一中三條薄的村長),或表現期等與想 像中的族群關係(如例二,小壩與鄰近三個鄉的正姓家族);其數事 之重點,都在於麥遊或皮映當前的「本地情境」(local context),此 與一般中國文字記載之族譜,在「英雄祖先歷史心性」下、」,個英 越祖先為起源,以線性家族歷史來區分上幹與分支人群之書寫有相當 參別。100前者以「弟兄、獨論並強調一種平等、合作與勢抗的族群關

<sup>(8) 《</sup>通志》25、氏族略。

<sup>(9)</sup> 王明珂, (羌在漠蔽之間)。頁 215-19。

<sup>10</sup> 图光·Patricia Elbery 解"是,作品资源市级展刊的资料是影相信"。实现点是被的流解代表 现在""我"之上,是相信情形的企业,此一股取位得并有深入深化。我现在"社"。本身只 是一個辩论,并保他的"完成歷史"。以他则创作其级形型同一以此而言"只以口运"而 兄故事,為家族後電还途的许多中国新闻百姓,與有文字报道记他的家族再程,此由核 京"级"的成就是实际场情况有意识。

係。後書以「英雄聖王」陽喻及強調黄陳、碗底、長幼間的社會階 序。「弟兄祖先歷史心性」下的家族史。常反映「家族在「本地」赴 自族問結構中實際的或期當中的地位。家譜、族譜中記載的是一種 線性歷史。且是線性中國歷史的一個小分支。它們反映「家族與外在 計會的聯結」及其在整體中國社會理實際的或資稱的優越地位。

#### 家族譜系之文字記憶

由現存一些濟代家謂序包看來,「修贈」對於中國總則百姓來說並下是一件容易的事;若非是數世積德累業,出得幾位入學得有功名的予弟,不容易完成此事,因此許多家族皆有姓。並得以網及「個足以自然的組測,在中國民間社會中。必然有一漸進過程。此漸進過程,與一、性歷史記憶、文化智俗與價值觀,透過口述與文字逐漸往社會中、下層散布密切相關。雖然我們無法得知「姓」以及相關族原紅懷,透過文獻、口道與靈像在中國社會中全面的流布與演變。但文獻起懷中的家族「系譜」,可作為一項很好的指標。也就是說,當某一族群(家族、宗族)的「祖先系譜」出現在中國文獻中並得以保存、智傳時,其意義在於該族群沒過「我族歷史」宣稱一種自我認知(信elf-awareness)與認同(identiry);此種自我認知與認同,也得到當時下體,會的注意例認知。

在中國文字記憶中,黃帝作為「百姓」之共同組源有其優勢。雖 然中國先秦文獻中多處提及「姓」,但最詳細的記載見於(國語)有 關黃帝後裔的描述:

同姓為兄弟。黄帝子二十五人。其同姓者二人而己。唯青陽與夷

鼓管為已姓。青陽,方當民之甥也; 夷鼓,形魚民之甥也。其同 生而異姓者,四母之子別為十二姓。兄黃帝之子,二十五宗,其 符姓者十四人,為十二姓。姬、酉、祁、己、滕、菔、任、芴、 信、姑、儇、假是也。唯青陽與蒼林民同于黃命,故皆為經姓。 同餘之難也如是。(II)

許多學者都曾在「史實」層面討論道篇文獻、但我們若由社會歷 史記禮的角度來看、更重要的是這文獻提及許多上古之「姓」都出於 黃帝後裔,因此它使得「黃帝之帝」容易被後世「百姓」借用與攀 財。<sup>112</sup>如前引文中,唐代張說把各家族有「姓」的由來測及黃帝二十 丘子、便是一個例 序。兩宋羅·必在其所著《路史》之中亦認為,太史 文(司馬遷)將黃帝放在《史記》首章之始,理由之一便是因「後世 氏姓無不出於黃帝」。<sup>112</sup>

文字系譜也就是「氏姓之書」;對此《隋書》作者曾溯其歷史, 雜:

氏故之書,其所由來遠矣……,周家小史定繁世,辨昭穆,則亦 史之職也。泰兼天下,竟除舊跡,公僕予孫,失其本繁。護初, 得《世本》,敘黃帝己來祖世所出。而漢又有《帝王卓譜》,後 漢有《鄭氏官譜》。晉世,擊虞作《族姓昭穆記》十卷。壽、梁

<sup>111 (</sup>関語) 10・音語・

<sup>(13)</sup> 北支縣中資壽有許多未得效的兒子、野北、Charles Le Blanc 曾传一個生動的比喻、其有知它的插槽、可随時被明人之外的各家該甚至非面更那談僧問、見 Charles Le Blanc, "A Re-examination of the Myth of Huang-ti," Journal of Chinese Religions 13/14 (1985-86).

<sup>(</sup>I) 程心·《路史》

之間,其書轉廣。後魏遷洛,有八民十姓,成出帝族,又有三十 六族,則諸國之從魏者;九十二姓,世為称第大人者,並為河南 洛陽人。其中國士人,則器其門間;有四海大姓、鄰姓、州姓、 縣姓。及周太祖八關,諸姓于孫有功者,並今為其宗長,仍撰譜 錄,紀其所承,又以關內諸州為其本便。(10)

以上這一段記載,在了解中國早期錯系記憶,以及在了解北族漢化上至為電要。前面我曾接及、華夏賴其「歷史」成為華夏、而此歷史中最重要的因素便是血緣與地緣符號。這記載說明中古以前文字譜系記憶在中國的發展。作者提及漢初的(世本)、該書所記載的帝王世光便是以「黃帝、為始。後漢至晉,許多門岡世家的歷史也出現在世界。中國明濟、縣時、這樣的文字譜系記憶在兩方愈來愈普遍。更有意義的是,該文作者稱,北方部族建立的北號、北周政權也很注重文字譜系記憶的書寫。除了讓各個部族、部落貴族皆有「姓」(血緣符號)。這樣的文字譜系影成關內諸州來作為他們的「本望」(地緣符號)。這樣的文字譜系書寫。作為一種詳麗的歷史記憶,自然有助於便運鈴中國的北族「本地化」。

以上這一段文獻記載,也說明在中國文字記憶中「黃帝血緣」由 駐會上層往下流動的過程,司馬遷作《史記》時,(世本)便是他重 要參考文獻之一。這《世本》,據班固之言,「錄黃帝以來至春秋 時,帝王公侯順大夫祖世所出。」因此,這是帝王公侯等政治領導家 族的系體。晉人皇甫繼所作之《帝王世紀》,更不用說,記載的也是 帝王家譜。漢晉時的(鄒氏官譜)與《族姓昭穆記》雖失傳。但由書名會來,是記載 家或請家門間世族系譜之書。由《隋書》所載的氏姓之書來看,有帝王系譜,有以、地為主的趙姓譜,有以一姓氏為主的系譜,更有多種名為「百家譜」的系譜書。遠廷組先源流見於記載的「家族」、除帝王世家外、應即為《隋書》中所願的郡姓、州姓、四處大姓等等。因此可以說、到了隋唐時代,有文字系譜記憶的「家族」,比起戰國至據初時期增加了不少。唐代修譜之風更盛,此時著名系譜之書如《氏族志》、《姓氏錄》等。多為官方所修,學者認為,這是政治上的新興家陳德菩官力力量支持,由修譜來重新評定氏族高下,以建立 個由量室為中心氏族集團。15時代自修的《氏族志》中,錄有二百九十二姓,共一千六百五十一家;無論如何,遺仍只是當時中國域內民眾人口金字塔的最上層。

至於護整「家族」的組源,《新曆書》中對於各個宰相之家執有 簡單的組織介紹、因此可以顯示其大要。160在此文獻中,這些無論出 身是漢或非漢的唐代宰相,其家族源始多直接或間接與黃帝有襲,另 有一姓則與炎帝相關。譬如,張氏,「出自姬姓;黃帝子少昊青陽氏 子攤。為弓正,始制弓矢,子孫陽姓張氏。」任姓,「出自黃帝少子 禹陽。對於任、因以為姓。」又如,應氏,「出自任姓;黃帝孫聯頭 少千陽,對於任。十二世孫爰仲為夏車正,爲對為藤侯。」傳氏, 「出自姬姓;黃帝裔孫人由,對於傅邑,因以為氏。」又如,周氏 「周氏出自姬姓;黃帝裔孫后稷。」后稷為周人始祖。又如,吉氏、 「周氏出自姬姓;黃帝裔孫后稷。」后稷為周人始祖。又如,吉氏、

<sup>(14) (</sup>精書) 33/28 · 總縣志 ·

<sup>(15)</sup> 歐陽宏書· 《中國家譜》 (北京:新芬出版社·1992) · 頁74-79。

<sup>(16) (</sup>新唐書) 75/15, 宰相世系表,以下己說明資料出於此者, 不易加註。

「吉氏出自結姓:黃帝裔孫伯儵對於南燕、賜姓曰結。」祝氏、「出 自極姓:周武王克商・封黃帝之後於祝。」董氏,「出自極姓:黃帝 裔孫有觀叔安・生董父、舜賜姓董氏。」以上皆為在唐代為相、或累 世子弟多人為相的「黃帝子孫」。

唐代世家中的「炎帝子孫」亦不少。在(新唐書)中有封氏, 「出自義姓,炎帝發孫經為黃帝節,胙土命氏,至夏后氏之世,封父 列為請侯,其地汴州封丘有封父亭,即封父所都,」又有字文氏,根 據此文獻其來認為:「神應氏為黃帝所滅,子孫滅居北方,鮮卑俗呼 草為後沙,以神殿有寶茲之功,因自號埃汾氏,其後音並,遂為字文 氏。」還只是部分直接擊附黃帝(與炎帝)的例子,其他如以矩周之 至于,或滿之劉忱宗臺為祖壽的家族、間接也成為黃帝二後!。

### 文字譜系記憶的民間化與族譜文類之興

許多研究中國族語的學者皆認為,宋代是中國系證審寫史上一個 變化關鍵年代。唐代官修的語系書,大多在戰亂中散失。重新崛起的 家族修識之風,轉入民間私家上人之手而更見昌盛。魏晉至語,不但 許多謂系書是由官修,即使民間修纂者也必須上之官府,這是由於在 此時期任官必需先問該世門第,但在宋代之後,任官不用"稽其辭 拔",因而家族系辭書寫也與官府說了關係。100段繼政治威權的十 步,由此下至明濟時期,各家族私家修辭之風大盛。到了濟末民初, 研究者認為已到了"按姓有辭,家家有證、族族有辭」了。109據估 計,從清代到二十世紀中葉,在中國各地所修之族譜不下兩萬種。19 可以設,末代以來中國家族修譜之風,持續以更快的速度往中國社會 邊¢底層社會下移、擴散。

宋代以後的私修家譜,其中有「個重要成分便是「宗族源流」或 「姓氏源流」。在這一部分、許多家族便與「黃帝後裔」直接或開接 塞上「血緣關係。但大多數的例子,被攀附的不是「黃帝」、而是一 個歷史上的名人實育。然而,由於在滿代可馬邏所作《史記》中,夏 商周三代宗客皆黃帝之裔,東周列國王案之祖由於炎黃之後、唐代 (氏族譜)中各名門上族也大都自甸是炎黃後裔、因此明清各家族之 「宗族源流」很難不與黃帝、炎帝發生關係、特別是,明清時期學者 仍熟裝於修纂統合萬宗的「姓氏書」。如清初學者劉炎武在其《日知 錄》中所言:[20]

恶嘗欲以經傳譜書次之。首列黃帝之予,得姓書十二人。次則三 代以上之得國受民,而後人因以為姓者。次則戰國以下之見於諱 記,而令人週期之姓者。次則三國南北朝以下之見于史者。及次 則代北視姓遼金元姓之見于史者。而無所考者,則為一檢......。 此則若網之在鯛,有條而不紊,而望該五音之紛紛者皆無所用, 監非及本賴被之一大事哉?

願炎武為明未著名學者,在清人入驥之時曾參與抗清活動,並倡 言天下興亡匹夫有實。以上他期望自己能完成的著作,一個以黃帝為

<sup>(17</sup> 羅書林,《中國核場研究》(香港、香港中園學社,1971),頁 29,取陽宗書,《中國家課》。頁 79-81。

<sup>(10)</sup> 股陽宗書、《中國家譜》,頁 84。

<sup>(19)</sup> 羅香林·《中國族潛研究》·頁 62。

<sup>(20)</sup> 顧炎武·《日知錄》24·姓氏書。

超蛇統合萬宗以「反本類族」之書、雖然未見完成、但也顯示在其。 目中構成此一體的單位是以姓為符號的「家族」,而「黃帝」是此 。 體之血緣起始。如此鄉於黃帝之一姓氏書」,目無將當時絕人多數的 中國人都納入黃帝家族三內了,事實上,明代有首修的(編姓· 譜》,序召中稱:「天天下。家積也:譜可辦家集。則鄰天下為一家 者。虽以天下之姓譜之。」。即此出明確表古法代譜集、職天下為一家 安善的治圖。而此序言中,也將此萬姓。家之起始辦於黃帝。於

明末清初曾懷極反為、後來重、松間隱居著述的 E 生之,曾善 《黃書》以發揚民族之義。此書之書名,即有以黃帝為漢族認可符記 之意。其書後序中稱,「她占繼天而王者。本新線之治,建黃中,拒 間氣殊魁之災」;更明白表途。個以黃帝乃起始,以非我族戰為邊緣 的高族族群想像。然而在同曹中他也表示,許多住在緩奪中隨香遷徙 的,與住在邊疆與漢人風俗有異的人群,其祖源都是出於「數姓之亂 官」,也就是說,出於少數幾個姓。四避末言明,他所謂「數姓之亂 官」,主要應指的是「炎、黃後裔」。以此看來,以王夫之這樣的演 族中心上基卷,在相關歷史記憶影響下,也曾終「炎黃子孫」之想像 撒及到華夏城外「殊俗」之地。

推辯或家證,是─個血緣群體的「歷史 。以文字書寫形式出現

<sup>(21)</sup> 表独之, 《黑姓統譜》自序。

<sup>[23]</sup> 維序玄解釋「萬幹一本、萬緣一祿」,標:「壽之世曆,日五帝三王,無非出於黃命之 捷。」

<sup>(27)</sup> 至夾之。 (廣書) 7. 顧舍。京原文為:「支三、五两降、其得故授民、為冠蓋之族。 或術院及衰額、環旋藥器,南急之成、進為軟俗者、其治治散放之處果也……。 龍其及 我不可再傳、則有兄弟五門於展野、獨舅各書其支經、血肉服藉,也而緣禁、此非勞 以繼載之事,而天純之所撰執截。」

## 第十章 近代中國炎黃論述

十九世紀末朝 「十世紀初」中國由傳統帝制時期進入近代,在此期間發生許多的變化——所謂近代變遷。政體上由帝制而成為民主共和,對外關係上由天朝體制下的核心轉變為世界體系中的邊陲或員:社會變革雖然緩慢。但女性與下層平民也逐漸得到較多的社會參與機會。這些近代變遷,都是大家所熟悉的。在討論這些「近代豐遷」所忽略了時、投門經常強調其與傳統中國間的「斷發」與「變遷」、所忽略了兩者間的「延續」或「延續性變遷」的部分。因此,當代國族國家(nation state)故 視 為 近代 產 生 的 "想 像 群 體 (imagined community),其 國策歷史,也被視為近代的創作。

這一電中,我將由實穿本審的「黃帝子孫」(或炎黃子孫),以及「英雄能達記。之相關歷史記憶在近代的變化、來說明「華夏」與「中國」的近代延續與變遷、本書前面幾章的王旨可說是、「黃帝子孫」或「炎黃子孫」記憶在中國政治地理與社會邊緣的傳佈與擴展、造成有其同組織記憶的「華夏」由核心而邊緣、由社會上層而下層逐漸浮現、凝聚與擴大。各種的「吳雄能邊記」歷史記憶、作為「黃帝(與炎帝)子孫歷史」的一分支、更在華夏社會與政治地理邊緣扮演稱五華夏認同的前鋒,一位北朝時期的胡人都族領袖、宣稱自己是「奔於北豐」的華夏英雄祖先之後、一位明代士司宣稱本家族之「秦 董祖先、為唐代來此平幾的中國將第一一位清代川西的鄉間百姓宣稱 近代國族的特色之一是:明確的「國族邊界、取代」懷賴的「帝國遠舊」,這是國族主義下資源競爭的結果、清末以排漢與漢為號召的革命派人士,他們所要雖立的「中國國族」曾指的是傳統「中國、概念中受四方景矣包圍的「漢族」、也就是華夏、然而由漢代或更早以來、在華夏及其邊緣各族群的歷史記憶中,漢與非漢之間並沒有明確的族群遙界——歷是炎黃子孫或李陵、文成公主的子孫、經常在尹寶寶樂變之中,追樣響高、多元的歷史記憶、自然讓許多舉夏知識分子得以透過「歷史」,將滿、蒙、藏等族納入中國國族之中。更重要的時代背景是,當時歐日列強領續營謀他們在西藏、蒙古、東北與西南連高的利益。在如此的「邊鑑」爭奪下。合「華夏」與「四醫」而為「中華民族」,逐漸成為政治與與民國領年許多中國知識分子心目中的國族藍圖下。近代中國知識分子心目中的國族藍圖、在此國族遊斷了、近代中國知識分子的重要學演使命之、少族群為人國族與國民極端之內。

我們可以由此角度,度量近代中國變遷——當中國不僅是華夏的中國,而是包含蒸族與少數民族的中國,當其構成因案不只是帝王將相與「百姓」家族而是一個一個的「中國人」,那麼其認同「主體」是否仍得由傳統中國的黃帝或炎黃子孫記憶來轉成?其「邊緣」是否仍藉由「英雄健連記」來調整?以下契將說明,早期中國民族史作者們的廣營修止皆點,表現當代中國民族認同與華夏認同間的歷史英雄

性·另一方面,我也蔣說明以「炎黃子孫」及「英雄從邊記」歷史記 懷重楠此民族體有其困境與不足。釋由新的學科知識如考古學、民族 學、語言學、體質學等為此提供獨補——此表現當代中國民族認同與 華夏認同間的餘異與變邊。

### 國族歷史建構初期的炎黃子孫記憶

在中1七國經建構中,最重要的歷史書寫便是「民族史」。「民族 史」是一種近代產生的新文類、但它仍基於以歷史記憶來強化群體認 同之人類族群本質,也基於一社會長期歷史記憶中累積的心性、文類 等概念。以前者而言,「民族史」也是一種「根基歷史」;以後者而 目。如在中國、它不值率繼過去《史記》、《漢書》、《華惡國志》 等文獻中的歷史記憶、也承繼其中所蘊含的歷史心性與正史、方志等 文類概念。以及與歷史人物、時間、地理、事件相關的敘事符號之社 會文化意識。因此在某種程度上,它也承繼了這些歷史心性、文類與 敘事符號所確含的知識權力。

因此在中國傳統歷史敘事文化下,在漢族核心主義下,早期「民 族史、便以「黃帝。為中心,朗聚種種凝聚國族的歷史論述。「黃 帝。被認為是中華民族的始祖,他的隨傳便是 義族;流於 臺曄的資帝 支裔。或敗於資帝後裔之手的他族英雄,則被認為是中國國族內諸多 井漢「少數民族」的配先。這樣的早期中國「民族史」書寫,主要是 廷績、擴大戰凝黃裔以來的"黃帝子孫」、成唐宋以來的華夏「炎黃 子孫」歷史記憶維構。(1)一九〇五年劉節培寫成《中國民族志》一書。

<sup>(1)</sup> 沈松倩。〈我以我血無軒轅:黃希神話與聽清的置接建構〉,《台灣社會研究季刊》28

車,在舊河流域發展其勢力;在此、濱族先與苗族雜處、後來漢族黃帝戰勝苗族之並尤,苗族受迫遷於南方。因此他規黃帝為漢族之開基組;此後黃帝子孫之滿族,或行征伐,或行殖民、同化,遂得擴張並佔有中國之生。中在其論連中,黃帝子孫只是漢族;其餘如蔵、蒙、滿等皆被視勢寬族、清末學者蔣由智 蒋智由,皆有(中國人植考)書。在該書中關於中國 漢賴族,的起源,他也認為是由西方而來,來此之後,首先在黃河南北發展,最重要的領導者便是黃帝;蓋帝敗進之於涿鹿,戰勝苗族,也是彰、當一百章。隨居若水,、娶劉山氏女,等古文獻記載,因而認為古漢族又曾由中國北方移居於數。中如此,蔣新稱的「黃帝子孫」仍只是漢族。

在北書中, 他接受谨萨西來之證, 認為黃帝以前,董族之臺徙由西而

晚清立應談學各之國族建構鑑圖、較能容納滿、蒙。如康有為在 其文中曾提出。匈奴先題「等維」乃夏后氏苗裔(4)因此「北方之人 皆各同種」,滿洲種人也不例外。49在一編名為〈中國人種考原〉之 文底中,署名為抱咫據的作者稱。中國之演、滿、蒙、回、藏人種。 皆應出於資帝,以此也反駁「中國人種西來之說」。其說略為、滿族 之組氣職值,與而句麼、新觀、三翰等皆為黃帝孫、少昊之子「般」 所封國之後;蒙古族為黃帝後裔夏后氏之苗裔,夏桀之子等維在夏亡 後進到北方去,成為匈奴及後世蒙古族之祖:回族為黃帝子昌卷後 裔, 昌意之次子「安」居於西土, 其國賴安惠, 因此回族所出的皮斯 (安息)人也是黃帝後裔: 藏族所居之西藏為古二危之地, 黃帝之紀 女節生子「休」、「休, 便是居於三危的三亩諸差之祖。」。 「以上中國 民族史論述, 顯然嘗試以華夏古老歷史記憶中的英雄祖先「黃帝」作 為共同祖源, 以凝聚漢、滿、蒙、回、藏各族於此國族之中。

在稍晚、民國成立後、歷史學者所建構的國族歷史中「起源」部 分據比上述「黃帝子縣」之歷史為複雜。「歷史」不只是凝聚一個中 國民族,更在內部區分滿族各支系與各個少數民族。當時流行之極 放、越族、文化等概念。被用來施仁這地區分。雖然如此,黃帝仍是 此各種版本歷史中的主角。王桐齡在其一九二八年所作之《中國民族 史》中,認為最早的黃色人種田的米爾高原遷徙下來,分為南北六支 東:南三系為苗、橫、橫、北三系為滿、懷、回,橫族先在黃河流 城,後來往四方發展:描族比時也在長江流域向北發展,橫族中的大 英雄黃帝,打敗苗之重大。或為幾を滿族的共主。即

約略同時,蒙文通完成其《古史甄徵》一書。在此著作中他將印 國上古民族分為海岱黎族、河洛黃族、江滿炎族三系。在其論述中, 河洛黃族之黃帝,打敗江漢炎族之炎帝,殺蚩尤,思臨北方。□略晚, 九二○年代另一《中國民族史》作者呂思勉,將中國民族之超成分 為三派十一族:北流為匈奴、鲜卑、丁令、磐、肅慎,南派為羌、 藏、苗、總、濮、漢族居其中。漢族之中,他又認為較可信的歷史為

<sup>(1997): 1-77;</sup> 王明珂。(論學符:近代夾黃子孫國遠捷樽的古代幕堤)。(歷史語言研 東所集刊) 73 3 (2002): 583-624。

<sup>(2)</sup> 劉師坊·《中國民族志》(台北:中國民族學會·1962)。頁1-7。

<sup>(3)</sup> 蔣由智·《中國人惟考》(上海: 举通書局,1929)。頁 88-89,142-144。

<sup>44</sup> 北號見於 (吏記) 之 (匈奴到傳) · 見本書第八章 ·

<sup>(5)</sup> 公於係, 〈森以森血蔥紅雜: 黃青神話樂讀者的錦衫虛構〉, 百 50-51。

<sup>(6)</sup> 抢応資融資。〈中國人種者原〉、晃祥由智、《中國人種者》。

① 王絅齡、《中國民族史》(上海:上海書店、1989:據文化學社 1934 年級影印)。頁 12-13。

<sup>(8)</sup> 蒙文遊·《古史甄微》·民國叢書第一編 (上海:上海書店·1989) · 頁 24-61。

於三皇五帝,其活動大致在黃河流域。(\*)雖如此,在其歷史論述中以 「黃帝」為國族或漢族始祖之說已不復見。

同時期之林惠祥在其寫於一九三六年之《中國民族史》中、將古 代中國民族之淵源系統分為十四系另加兩種。此十四系中、現代演族 之耐出白華夏系·東夷系、荊吳系與百越系——這是在漢族中分別核 心超邊後。在華夏系中、作者提及古稱炎帝為基準之祖、黃帝為姬姓 之祖;然而是否真有其人、林惠祥對此存疑、他稱、姫、姜莉姓也就 是兩個部落:「有部落即有酋長、炎、黄如有其人蓋亦即其酋長、真 名是否如此,當時尚無文字,自然難穩,然亦無妨。 (10)在這樣的論 , 你者對於黃帝是否為真實歷史人物不顧作出評斷,然而已表現 其對於將國族歷史溯及於一二「英雄」已感不安。對當時具有民族學 知識背景的學者林惠祥而言、民族系統的「分類」已比「溯源」更為 重要。

自近代中國古史辨運動以來,學者對中國三皇五帝古史系統之質 疑·使得愈來愈多的關族歷史研究者不願依藉「黃帝」來建立血緣性 的國族。他們或將黃帝視為幾個相征伐的民族集團中某一集團代表人 物・然而・「血緣」與「空間」仍是國族歷史中的主要元素・王汎森 在最近一臟研究二十世紀初期中國新史家的文章中指出,傅斯年與蒙 文涵等直接或間接受西方啟要史學影響。而將「種族」、「地理」視 為歷史中的要素。印可以說,傅斯年與蒙文通著作中之「歷史」,與

前述各中國民族史之作一樣、皆為以「血緣」與「空間」為敘事主軸 的「根基歷史」(primordial history)。(2)在這一點上,它們與(史 記》中以黃帝為華夏「血緣」起始、以黃帝征伐描述華夏「空間」的 歷史敘事並無不同:只是, 此時「種族」想像漸取代英雄祖先「血 繰 想像。

雖然血緣性的「黃帝子孫」論述已漸從國族歷史中退出,但「英 进祖先歷史心性,以及相關文獻記憶·仍深深影響二十世紀上半葉的 爾族歷史建構。我們由前面所舉的幾個例子可以看出,以炎帝、蚩尤 等為南方苗營集團或江漢民族之祖,以黃帝(無論是一個英雄或一集 團領袖之代稱),冒頓單千,成吉思汗等為北方各民族之英雄,仍為 歷史論述主流。也因此、戰國至漢代中國文獻中的「英雄從邊記」敘 專, 也都化入了新的民族史記憶之中,以建構、刻劃各種新國族邊 級·以下我仍以太伯、莊鵬、簑子、無弋爰劍與三苗等為例說明。

## 「英雄徙邊記」與近代中國邊疆史

國族東南海線 江南閩越大多數地方在歷史上早已成為華夏之 域,中占以來其民多為自稱漢人的藥夏之民。因而在二十世紀上半葉 的中國國族歷史建構中・譽者皆以「歷史」來將本地描述為進於文明 較晚之域,其民為同化於漢族的古越(粵)族。「太伯奔吳」等英雄 和先事體,被用來證明這個歷史。如王桐齡在其所著之《中國民族

<sup>(9)</sup> 吕思勉·《中國民族史》(上海:上海書店,1989:據世界書局1934年級影印)。頁

<sup>(19)</sup> 林惠祥·《中國民族史·上冊》(台北:商務印書館·1983)、頁 99-100。

<sup>(</sup>II) 王沢森、〈從經學向史學的遊波——廖平與蒙文送的例子〉《歷史研究》2(2005):59-74。

<sup>(12) 「</sup>福風歷史」是指一種歷史記憶,用以凝聚一個相信被此有其同血線起始,並其同享 有、分配一空間資源之群體,因而,血緣關係,與「空間關係」為此「歷史」中最重要 的因素。見主明珂、《羌在漢藏之間》、頁 214-15。亦見於本書第一章之相關說明。

史》中稱,中國東南方「吳越」民族有斷壁、紋身之俗,與滿族在語言、血線上都有差別。商末、周太伯及其弟仲華率領部分滿族田陝西南下、遷到江蘇,實行殖民統治。對了秦時,此一民族完全滿化。(3)在巴思勉的(中國民族史)中,作若認為「壽族」也就是馬來族,其文化特徵為故身、食人、斷髮、裸身等風俗。他提及「吳太伯」如何教化傳族,而使吳越之地的古傳族在秦南時長紅、驗飾已全即華夏也同。(10)在林惠維所著《中國民族史》中,他認為漢族來源之一為東南「飛吳承」民族;同樣的,他認為吳之君主為「吳太伯」後裔,其人民則為萬變。(10)

無論是輔之為「荊吳系」或「粵族」,作者們都認為東南江游、 兩廣一帶的人今為漢族的一部分,但在歷史上為後進於文明的邊緣養 族——「太伯奔吳」記憶被用來證明這個歷史。同時,透過「越族」 或「馬來族」等種族血緣雖構,民族主義史家也將南方漢族之邊緣延 伸到國家邊界之外。

國族西南邊緣 在中國國族的西南邊區, 自東漢到元代整個地區 大多在中國控制之外,明清以來才有大量漢人移民進入此地。明清時 期,在中國官員、士大夫心目中西兩各族群是「非稅族類」;在描述 邊體風上的善作中,他們經常逾調本地文化的異類性,因此,民族史 曾寫者以,一世獨正演,來說明本地執會上屬泰長有漢餘血命。但人以 批議及其部下之「體東化」,來說明當代本地各族群的醫夷性。總 之一批說之民族史書寫者多傾向於將「西南蠻夷」視為中國境內的非 香少數尺條,或對其完竟為、養成用、養持模糊態度。如,產未民初大傷。 太炎,在其〈西南夷屬小社〉一文中稱,「柱路上濱」其後裔不只一 國,因其同化於上著,所以海代之人親之為蠻夷——他以此說明華曼 之人也有蠻化者。因而他認為,中夏之族(華夏)北有西羌健、南有 擊機種、合而為華夏之人。□以此而言,章氏雖然認為西南與南方「擊 機種、變夷文化與漢族文化有異,但在種族上則為其所稱「中夏之族」。

「莊鑑王漢」之歷史記憶、也普遍被用來說明歷史上西南土著的 統治者為漢族、被統治者為非漢族。如朱希祖在〈雲南阿爨氏族考〉 ·文中·力圖證實為豐、白豐其人民為譽、其統治者爨氏則為漢族。 其論證之 「便是〈宋龍驤將軍攤龍領碑〉,碑文稱爨系出於幹姓:詳 又是楚王的姓,而莊騰又是楚莊王之後裔。(印研究「民家」的徐嘉瑞 也認為,民家為松外請豐(白豐)的統治家族;這些統治貴族是隨莊 磯入漢的漢人後裔。(印呂思勃認為中國西南邊歷民族主要為護族。他 提及夜郎之竹王故事,並稱當哲學州上可還有自賴祖先由竹中生出 者。他世报表許多例證「「赶頭王漢」只是其中之一,來說明許多複 族祖先於自於中原或楚地,占代據族分布可灌湖北、兩南。(19)

總之,二十世紀上半葉懷有「羅族」概念的中國民族史作者,多 以「歷史」來說明西南各族群之種族,而非文化,與中原或南方漢族

<sup>(11)</sup> 王朝韓、《中國民族史》,頁 13。

<sup>(14)</sup> 吕思勉。《中國民族史》、頁 231-33。

<sup>(15)</sup> 林急祥。《中國民族史》、頁 99-100。

<sup>(16)</sup> 章太炎,〈西南夷屬小記〉,《刺言车月刊》25(1936),見李朝明、程賢敬編、《雨南民藏研完論义選》(成都:四川大學出版社、1991),質4-6。

<sup>(37</sup> 朱者祖、〈雲南局聚氏成考〉、《民族學研究集刊》3(1943),見李昭明、經費數編、 《西南民族研究論文理》、頁217-221。

<sup>(</sup>B) 徐嘉竭、〈民家新話〉、《東方維稿》42.10(1946)。見李認明、柱質數編。《西南民族研究論文選》、頁319-327。

<sup>(14)</sup> 吕思勉· (中國民族史)· 頁 239-240。

間有密切關係:無論是章氏所言之「擊獲種」、呂氏所稱的「濮疾」 管如此。他們認為在「種族」上西南本上各族群與漢族已有如此密切 隱除、所以無常強調「莊縣王滇」的重要性。此也因為,無論如何。 除了一些大姓與七司家族外,許多西南族群在社會文化上與漢族有相 當差異。如在林惠祥所著《中國民族史》中,濱人被他觀為「樊輝系 民族」,他指相、該族雖當前只在中國西南,古時卻善數佈長江流域 各地。因而現在廣族中是有徵多獎禪族之血液。雖然他也提及「莊鴉 王漢」之事,但這在說明西南族野為國族同胞上已不重要了。600%而 在王桐齡所著《中國民族史》中,但提及髮與秦野中國如何擴張勢力 於「群士」但此族始終不顧與漢族同化;以此他說明為何在民國成 立後、憲法中只稱「五族共和」而將西南民族排除在外。相對的,他 並未提及「莊鄉王真」之事。201

無論如何,由於二十世紀上半襄西南各地族群與漢族社會文化間 大多仍存在相當差異,又由於明清以來中國地方官員與移民鄰闕西南 土著文化,如此也使他們在主觀上誇大了這些差異。這些,都使得民 孩支作者們相倡在議與其楚人部嚴也人當夷之中,而非以華夏或楚文 化教化夷人。因此不多數的民族史書爲雖将他們納入國族邊界內,但 仍硯之為滿族外的少數民族,或特他們領身旻漢族統治者(上司)管 餘的非滿心數程條,

國族西北邊緣 華夏占老記憶中被華夏英雄組先驅逐到西北方去 的姜姓「三苗」,以及另一個異族英雄組先「無弋爰劍」,都在西 方、西北方之中國國族選攀建構中有相當重要性。這些記憶所建立的 「羌族」或「氐羌系民族」,一方面是構成古老華夏的重要民族來源 之 · 另一方面又被認為是藏族與許多西南少數民族的族源。

除太炎將北方、南方、東北之異族分別稱作犬種、蛇龍、豹種、 你實處西方之「羌」為與華夏龍類相似的人──由於他認為黃帝起於 西方,因此西方的羌與琴都是與黃帝同種之夏族。林惠祥引《後漢 書》記載、稱西羌出自三苗。為姜姓支族、其居於中國者逐漸同化於 濱族、遠方的羌部体則是「無弋爰劍」的後裔。他們在滿代下斷叛亂 對中國這成很多聽擾。(23 韓由此二則「英雄祖先歷史」、林惠祥一方 面強調氐光民族與雜夏的密切關係.一方面又藉「無弋爰劍」後裔之 絕喻、說明西方氐羌兵民族— 特別是其中的藏族— 不服王化之特 實。在邑思勉的《任國民族史》中,「無弋爰劍」則是教缚西方羌人 健田與養牲畜的文明數化者。他又指出此数化之功,乃由於爰劍久居 客內而習於滿人的農業、畜牧《<sup>23</sup>/在這樣的「英雄祖先歷史」中,作 為爱劍子孫的西方羌族(上屬家族)不僅是秦人逃放的後裔,也是自 中原來的文明開化者的後代。

國族東北邊緣 以上各「英雄祖先歷史」,說明其當代後裔或為 中國國族內的「少數民族」,或為後進於文明的「邊緣漢族」,無論 如何皆在國族邊界之內。唯東北方的「簑子王朝鮮」記憶,被民國時 期之中國歷史學家用以說明國族邊界外的朝鲜之種族或文化來原、如 章太炎認為華夏起於西方,東北皆為「多種」、但對於朝鮮他則認為

<sup>(20)</sup> 林泉禅,《中國民族史》,頁 269。

<sup>(21)</sup> 王納齡、《中國民族史》、頁 14。

<sup>(221</sup> 林急祥·《中國民族史》·頁 116-17。

<sup>(27)</sup> 吕思勉· (中國民族史)·頁 254-55。

田於其文明成於第千、衛萬·因此是與中國同樣有禮樂教化的地方。 雖然如此,朝鮮不在章氏「中夏之族」的概念中。

在一九二〇至二〇年代日本人提出「滿、蒙在中國歷史上非支那領土」之論時,傳斯年等歷史學者獨著《東北史網》一書,辯證「滿洲」乃中國之「東北」,自古以來一直為中國的 部分。他們的主要論證是:一、殷人自東北來,其敗也往東北去,其族屬與領族關係密切;能族東北之滅朝人是寬子朝鮮之民,其歷被及於鶴絲江以北,不只在大國江流域;二、夫餘、句圖等主要也都是歲額人。受中國禮數文化影響深;三、滿人則出自古之挹審,為後起之通古斯族;隋代以後絕妻諸部(勿吉)強張鑑士,東北才成為通古斯族之世界;四、此後朝鮮因與中國間有文化落後的通古斯族為斷,逐漸屬之發展為一尺接。10年這樣的歷史強騰中,傳斯年霸「箕子王朝鮮」以及商人為東南系新民族。10年這樣的歷史強騰中,傳斯年霸「箕子王朝鮮」以及商人為東南系新民族。10年這樣的歷史強騰中,傳斯年霸「箕子王朝鮮」以及商人為東南系新民族。10年這樣的歷史強騰中,傳斯年霸「箕子王朝鮮」以及商人為東南系新民族。10年至

不僅如此,傳斯年等更以考古學、體質學、神話學與歷史來證明,古之東北各部族在血緣、文化上與中國有密切關係。在考古上,他們引安特生之說、指出成等。《稿王的考古發現與可南印部村所見非常相似。在體質上,他們引步達主之說、認為新石器時代之》》納在智民與印配居民人種相同;他們也指出當今兼州人與黃心、長工亢或之人在體質外觀上沒有多少差異。在神話与面、夫餘、高句艷之起夢神話——有關東明或朱獻的傳說——與商人之祖先神結有共同因素,所

傳斯年所稱之彙智族、在戶思勉所著《中國民族史》中稱絡。且認為、整樣展地原任無批、後又選至達束之外、其地跨遼寧、吉林二當及高分朝鮮境。該書又稱務族文化網高、可測因於實于開化朝鮮之功;實子之國之朝等非今日朝鮮、約在為國東北部今廣寧、帶(在今遼寧台等),此也最當時務接所因的核心地區。177這一點,他的看去與傳斯年等不同:雖然因以經釋貨予朝賴的地理空間、來強調中韓間的國族地理界緣。也因此,吳思勉提及廣代曾在今朝鮮北部市設都,後來因非中國實力所及,所以該地又股繼中國版圖;對此他的評論為,可見中國想控制護方朝鮮是 穩失策。在林惠祥所著《中國民族史》中,他也稱朝鮮本與民族分佈地、第千王朝鮮只是返其故國。在第千朝鮮之後,他——與其他作者相同——提及另一個由中國去的英雄、賴滿、如何建立鄉式朝鮮、因此他認為,「絡為今高麗人之祖、不在今之中國民族內、一般在民族上甚密切,其密切之故,即因歷史上曾為中國之一部分、文化上受中國影響甚多,而人種上亦多納中國之多民、……。」「即

以上只是略舉一些例子,說明近代中國「民族史」書寫中,有關 中國民族邊緣的血緣、文化與空間發燒,滿晉史家賴以想像華夏邊後

有這些連擇,其實都在佐證商人原為東北民族,箕子至朝鮮為王,只 是在商亡後奉眾回到其民族故地。1<sup>36</sup>但在如此的民族史建構中、透過 東夷、減額人等概念。及「箕子朝鲜」的領域。傅斯年等人之「東北 國族司物、蘇聯中論載「當代中韓間的國族地理灣界。

<sup>(24)</sup> 博斯年等著· (東北史網) (北平:中央研究院歷史語言研究所、1932)。

<sup>(26)</sup> 博斯年等著,《東北史/詞》。

IF7 召思勉·〈中國民族史〉·頁 134-137。

<sup>[28]</sup> 林惠祥· (中國民族史)· 頁 84·

的多種「英雄從邊記」敘事。在中國轉入其近代體制等,也延續並出 現在刻劃中華民族邊緣的「民族史」之中。然而。兩個時代的作者們 對這些「英雄徙邊記」敘事有不同的理解與發揮。也賦予敘事中的人 物、地理符號不同的詮釋與意義。這些變化,也反映漢代「華夏」與 近代「中國民族」兩者間的內涵與邊緣雙遷。

以「第戶王朝鲜」記憶來說。適晉時期中國人透過此歷史,期望 納入我族之空間人群約在今吉林、遼寧與朝鮮半島北部邊邊一帶。唐 代以後還一地帶為勿吉、女真、滿洲等部族所居;中國人心目中重輕 教人倫的「朝鮮」人群與地理空間概念,隨著高句麗、高麗等之政治 中心東移至朝鲜半島北郎、中部。因此,近代東「宮(滿洲)成為中國 之東北・是由於痛州人成為中華民族的一部分,而非稱田「簑子」記 懷。雖然近代以來的中國民族史研究、書寫、都將朝鮮或大韓民族 計中華民族族群邊界外的獨立民族,但「箕子王朝鮮」記憶仍普遍存 在中國人心目中,以此中國人強剛自身居後東亞文期的古老中心地位。

在東南方面,春秋末期「太伯奔吳」記憶的出現,應是由於當時 長江下游新興的「句吳」助華夏與強大的楚國對抗,因此句吳王室自 網為「周之子孫」以奪附「個較雜費的身分,中原華夏也寧相信句吳 王室為華夏子孫。漢代以後的歷史殷展,使得江南一帶的空間與人群 逐漸成為憲無疑問的雜夏之域及難夏之人,因此在近代民族史中,江 南之人改為漢族,然而「太伯奔吳」所表述的歷史記憶,特別是有關 太伯「斷髮、文身」以從上俗的記載,被用以強調本地人相較於中原 活施而雲無修進於文明的漢族支系。

在西南方面,中古時期被擊夏遺忘或被忽略的「莊蠶」,在清代 至民國時的方志與民族史中重新被圖憶,然而本地多元化的非漢民族 文化表徵、及歷史上長期在中原王朝控制之外,使得中國知識分子相信「主頭及其兵丁後裔」都早已化為景夷了。 本地有些社會上層及土 司家族常践行漢文化習俗,使得一些學者相信這些家族是莊乃及歷史上 其地漢人移民的後裔,無論如何,新的民族史期寫證明這些西南族 群為「非漢少數民族」。因此總由語言學、體實學與民族學的調查研究,以及在邊籍民族文之框架下一面兩各少數民族的分類受其違界政設立。潛過「莊贊」及其他歷史上漢人組先之能遷紀憶,西南各少數民族、代意乃與產族自密切血緣關係一經由藏細語系、稅禪兵、法至系享民族或語言概念,這些中國西南民族的組族遷界也跨越了中國國界

西北邊議方面。我曾在從前的著作中說明,漢晉時期中國史家所建楠的「充人」,指的是他們心目中廣泛的單夏西部族群邊緣,在齊藏高原東緣各形在人群深受吐醬與藏傳佛教影響後,愈來愈多的「羌,從此被中國人職為「香」、因而雜夏心目中「羌」。之異族概念所指的空間與人群逐漸萎縮。在清末民國初年,只剩得川西北之汶川、理縣間少部分據化提案的上著被稱為「羌民」由於清末民初中國國族建構的原始藍圖為「炎黃子縣」,而炎帝在中國歷史記憶中為姜姓,曾敗於黃帝之手。(後漢書)中稱羌人出自三苗,為簽姓別支、於是民國時期的民族史書寫者以「姜姓二苗」與「無弋爰劍」兩個英雄記憶為傳幹。維立一「氐羌民族」歷史。其中「無弋爰劍」兩個英雄記憶為傳幹。維立一「氐羌民族,歷史。其中「無弋爰劍」、秦帝民人其部聚在秦美中國征伐下往南,往西遷徙的歷史,被用來說明今春縣、藏族、彝族以及許多西南氐羌系民族對為古羌人核仁、"姜姓是一苗」記憶,又說明選生民族與華夏關係密切。同時,「無弋夏劍」與「姜姓一苗」記憶,都說明他們是被美人打敗而居於邊籍的各邊種的各

民族。在此例上,由漢晉之「羌人」到今日「氐羌系民族」不只是一個「華夏邊緣」空間上的擴大,由青藏高原東線擴及整個青藏高原及 雲南地區、也是此邊緣空間人群在華夏心目中的質變——由邊疆上的「蠻夷」成為國家邊界內的「少數民族」。

更重要的變化是、「英雄能盪記,敘事中的英雄符號(太伯、箕子、莊輔、三苗等),由過去的「統治者」成為普遍性的人群血緣符記。此也說明由強調統治者與接統治者區分的帝制中國,進入以一個個「人民」為構成因子的「民族」及「民國」時,這些「英雄」之符號傳輸也隨之變化。

### 新文類「民族史」下的華夏邊緣再造

「英雄性邊記」之模式化情節、以及文本內的英雄符號及其事 蹟、在近代被編入國族歷史之中,持續影響中國人對「四裔」人群的 歷史意象。此時傳統之中國「四裔」已發生很大的變化——換糊的 "養護」被確定的「國界」取代;過去漢人心目中的「蠻夷」或「異 競」,成為國家邊界內的「少數民族」。這些變化涉及國家邊界的劇 定、也涉及國內各民族界線的劃分。國家邊界在國際局勢與國內各勢 力的合能運衝中成形、民族界線則主要在國內之政治角力與相釋知識 建構問產生。上處「吳雄能邊記」敘事極近代歷史學者編入「民族 與」中。以及此「民族史」配隨造成的核心與遷緣民族現實,也反映 當代政治、權力與民族知識間之關係。

無論是以「黄帝後裔」或「炎責子孫」所為之國族血緣建構,或 是以「英雄徙邊記」所為之新中國邊緣建構,都難以合理的、有時服 力的將滿、蒙、藏・以及西南少數民族,包括在此一國族之血緣想像 群軸中,因此在某種程度上,「黃帝」或「炎黃」記憶及各種「英雄 起達起、記憶、代表由華夏畝變為中華民族過程中延續性殺異的。 面。在另一方面,近代中國國族建構中最重要的想像、創新、與因此 造成的近現代中國內強與邊緣之變化,是由於新傳人的語言學、體質 學、民族學與考古學到國族建構之影響。它們不一定使得「民族」分 類與「國族。溯源更正隨,但的龍、它們使得國家或國族建構(包含 黃布爾的)有「更多可選擇的詮釋工具,因而造政中國(或華夏)之 國族邊緣變化。傳統上主化之外的或漢與非漢區分模糊的邊種、變為 國家邊界內有明確語音、文化定義的民族界線。

在十九世紀末至二十世紀初的數十年間,民族學、語言學、考古學、體質學與國族史學等。皆先後隨西方及日本勢力進入中國。這些學科知識之異懷。都涉及必要的長期田野可好。然而即使是一九四〇年代之中國。這些學科之田野工作仍只在起步階段。雖然如此、當時民族文畫作中已大量域前這些相當初步的學科知識,與一些新學術名訓版念—各學科知識與相關名詞概念。是機成「民族史」文類的重要因素。譬如、在前面我曾提及、傅斯年等學者以考古學、體質學、神話學等。證明上占東北各部族在血緣、文化上與中國有密切關係。「人種」、「體質」、「考古文化」等概念,頻繁出現在他們的論或之中,又如在王德齡之《中國民族史》中,作者稱東南「吳越、民族有斷髮、紋身之俗、與漢族在語言、血緣上都有差別。呂思勉的《中國民族史》中,作者認為「粤族」也就是「馬來族」,其文化特徵為敘身、食人、斷髮、維導等。這些由古文獻或奇風異俗誌中繪取的刻說知義、顯示作者們已深受「民族文化、經念之影響」

也在此 一時期及略晚、考古上的「龍山文化」、「如韶文化」、「如韶文化」、「如韶文化」、「如韶文化」、「苗島系」等等學科分類與範疇概念、都被用來與「民族、範畴相結合。因此、雖然對絕大多數的滿、蒙、藏等邊籍族群而言、資帝或炎黃 F孫歷史記憶之 麼養不大,然而「蒙古人種」、「漢藏語系」與「如韶文化」、「紅山文化」、「北方青銅器文化,等等體質學、語言學、考占學範疇之如識建構。與它們依此間的連繫、衛 多被用以插繪國族邊緣與強化國族內部歷密,對了二十世紀下半葉,與上半葉的早期「民族史」相比、顯然語言學、體質學、民族學與考古學等之相關內涵增加許多:相對的、「黃帝」或「夜黃」的歷史,以及太伯、莊緬等「英雄徒邊配」歷史、逐漸失去其重要性。

我們可以中國民族學先驅凌靶聲有關中國民族原始之論越為例。 關於中國民族的由來,他認為,最早活動在中國大陸上的民族有三 釋: 美拉尼西亞人、印度尼西亞人與古亞洲人。後來受到黃藏系民族 題移的壓力,一部分印度尼西亞族融人漢藏系民族中,一部分向南中 國遷徙——這就是占百越與百濃民族。漢藏系民族先後三波入居中 原,最先到來的是苗僑系(伏德集團),再來則是泰釋系(神農集 團),最後來的是華夏系民族(黃帝集團),華夏系民族、中康長 團),最後來的是華夏系民族(黃帝集團),華夏系民族一中順之 後、泰輝族與苗條族部分融入華夏,部分還往南方,與較早居此的即 後、泰輝族與苗條族部分融入華夏,部分還往南方發展,並進入中南半 島,因此他們成為中國西裔民族的主體,以及中南半島泰、緬、寮 等國的主要族群。(29)所謂的黃藏系民族,他指出,便是由漢族與包括 橫揮、笛傷、鐵龍各族的西南各系族所構成。這樣的民族系統分類以 及族系名稱。關係主要受語音學家的語言分類影響;將最早的中國居 民網至古獎拉尼西亞人、印度尼西亞人與古亞洲人。又類然是接受體 質人類學者觀登號(F. Weidenreich)對周口居上洞人體質分析的結 果。因此。德氏的民族朝源與分類。主要是在體質與語言學家對人類 體質、語言分類的架構上。源上與誌材料中的文化特徵,以及文獻 所見的歷史淵源。在這樣的論述中,後鄉聲一方面大量運用考古學、 語言學則占人類體質知識,另一方面,在書寫中將「黃帝」視為「民 族集團的代表人物,由此也紹化了黃帝的個、英雄本質。

由以上分析可知,當傳統帝制中國成為當代民主共和之中國。當 擊夏四夷領成為 體之中國民族時,與此政治與社會現實變遷並行的 是歷史記憶的重構 此也就是「博遠,與「文本」的相倚相成。重 構此歷史記憶不只是改變其內論,更重聚的是,相對於中國「王朝」 及其統御下的「百些,來說。「民國」與「民族」是一新的族體、國 家與社會架構、因此另一種結構化的文類逐漸形成,以符合及規律化 相關的歷史記憶。這便是「民族史」。雖然在前面救營提及,在新的 史學(主要是民族史)之外,與「民族」概念整氣相通的新學循環包 括有語言學、民族學、帶質學、考古學等等。然而「民族史」常吸納 其它學科論述,因此它成為規劃與界定國族是重要的一種文類。

如前所言,近代中國國族建構中主要的變化之一在於「邊緣」 ——由傳統華夏蠻夷之分的邊緣,轉變為國家邊界內外的各民族區

<sup>(</sup>DS) 冶磁學。《中國语語改述》,《邊籍文化論集》上(合此:中華文化出版事業委員會。

<sup>1953),</sup>頁 1-18;〈南洋土著與中國古代的百越民族〉,《學術季刊》2.3 (1954); 34-46。

分,以及中華民族內的漢族與少數民族區分。因此「民族史」的論 遠。許多葡屬都用於「華夏邊緣再造」之上——將傳統的「華夏邊 緣。雙為國界內與國族內部的「少數民族」。「黃帝或炎黃于孫,概 念的擴大未能違成此任務・各種「英雄從邊紀」歷史記憶的調整也缺 之餘銀力;最後選是由民族史,以及語言學、民族學、體質學、考古 學等等之解知,在主流觀點上完成了近代中國的邊緣再遊、然而在主 流觀點之外,仍有許多邊緣、底隱的聲音雜逐地表達、爭議各種版本 的語言、身體、文化與歷史論述。

### 英雄祖先與弟兄祖先

「民族史」在二十世紀下半葉已逐漸走入史學研究的邊像。這正 設明「民族史」是 · 銀马國族服務的「根基歷史」——在國族經問的 成形後 · 「民族史」成為典類知識 · 更化為常識 · 因此在核心假點 上,此典範歷史已無被研究的必要 · 甚至認為它們不應受到質疑與改 變 · 然而便在如此情境下 · 多元的歷史論述在民間、在邊缘不斷進 行。我無法群述這些上流觀點之外的多元民族論述 · 及其間的爭論: 以下我只能够一些例子。

首先,雖然「賈帝」逐漸在當代學者的歷史論述中退出,然而在
一般中國民眾中(主要是黃族以及部分西南、南方少數民族)、「炎 黃子孫」仍是一個凝聚群體的符號,一個其真實性不醫被思索的歷史 富拿。特別是在中國歷史記憶中與黃帝、炎帝有關的幾個地域,地方 每美們常熟裏於舉行「祭黃陵」、「蔡炎陵」等活動。尤其是「祭黄 隊 , 為了強調國族凝聚,經常成為全國性的政治儀式場域:如在抗 日期間國民政府數度張劍祭姦陵,以及與共奉黨代表一齊祭黃陵,皆 象查甚國族期結此,範示,一九九〇年代以來,陝西省黃陵縣橋山上的 祭養養活動,住地方認同,直轉國力,每聚民族,及文化旅遊,經濟 利益的多重力嚴推動下,成為每年一度的重要祭典。近年來黃陵縣之 黃帝陵發典更改為國家級的祭紀大典,海外及走,澳,台代表的會 與。顯示中國經濟改革後在世界上編具鄉足輕重地位,因此愈揚,邊 黎中國人,的民族認同。據體到此大輻報傳,也屬示「回歸與統」 仍賴著黃帝世民族忠原等陳生施化。

無論如何,「黃帝、難以代表中國所有五十六個民族的共同起源。甚至於,「努黃陵」並宣稱以此團塔「中華民族」,此論述多少皆流露黃河流坡中心上養或漢族中心主義唱見,因此在兩方,相對的,發炎帝與難上等先聖成為強化南方地域與人辞認厲的祭典,舌動。胡南黃太陵縣在一九八四年載新建設炎帝陵及炎帝廟,從此開始年年進行祭炎帝議活動,為地方帶來不少旅遊人瀬與繼濟收入。除了地方数治、文化爾英的努力宣揚推動外,「祭炎陵」,「祭黃陵 之所以能夠或引國內外觀光多。主要也因為自古以來的歷史記憶積瀬、及近代以來的國族歷史(民族史)知識的常識化,在中國民眾間漂來植入「凌黃子係」就檢與相鄉中華民族認同。

祭炎帝陵多少帶著「由邊緣發聲」的意味,以對抗或平衡「中原 核心主義」或「大漢族主義」,更值得,主意的是,近年來苗族中有展 祭「蚩尤」的論述。以下這一段有關創辦「中國蚩尤文化節」的文 字,出於爾能代表部分苗族知識分子意見之《三苗網》:

苗族和猎太人是全世界公認兩大苦難的遷徙民族之一。五千年前

「涿鹿之爽」, 苗族祖先九黎之首蚩尤邮落被炎黄聯盟戰敗後, 接追撤離問任耕耘的實際平原, 舉該進行世界上歷時最長的「古 長征」。為了逃避討役, 退行了五流大遭捷, 使苗族逐渐形成混 在的三大方言和数百個支系……。這遊劍辦「中國蚩尤文化節」 丘視炎、黃、黃三姑祖共劍中蒂的文明史、符合苗族傳統習慣, 有助於消除歷史與解, 促進民族大團結, 並嚴粹實現各民族政治 上共同證字、經濟上共同繁荣的根本目的。同時, 認能對過及全 世界的苗為從/產生重大影響、對推動等裸問祖活動有決定性依 即……。(20)

此文本中的苗族歷史、便是「英雄能遷記」敘事傳節下的「極英 雖相先歷史、苗族知識分子接受這樣的「歷史」、但他們不顧只是作 為「积熙的戰敗者」之後裔,而這根浦源的貓求國人承認「炎、黃、 鐵三始組其創中華的文明史」。河北涿鹿市在一九九七年建「二組 至一歷史記隱ፋ礎上的一文化能遊開發項目,然而卻得到相當民眾尤其 是創存之少數民族的支持與回應。

無論是祭黃酸、祭炎酸、或是祭進尤、祭中華三祖、都是英雄祖 先歷史心性下的集體歷史回憶活動、雖然今日嚴適的歷史舉者已不願 研究或材和這樣的歷史,然而作為。種與「情境」(context)密切相 倚的歷史記憶「文本」(text)、這些英雄祖先故事卻經常活在人們 心中、舉行及參與相關祭典活動、「歷史」因此得以透過此麥徵 另外,「弟兄祖先歷史心性」下的各種歷史記憶文本與表徵、仍 存在於中國社會的各角落裡,但它們很容易被忽略。因為。在「英雄 祖先歷史心性」下,人們常將之應為「神話」或「總野傳設」。從各 少數民族「傳說」中,我們可以發掘出一些例子。如彝族有一起環傳 錢稱;從前有弟兄三人,在經歷了大洪水之後,只有小弟「曲木島 島,進出來。後來他與下女成婚。生了「個兒子」這「個兒子」三弟 兒,長子是漢族的始祖。次「是藏族始祖,三」「是彝族始祖。317在一 布朗族最會調查養粹中、「本民族的轉級」項下也有,則記載:

他們說人是由天漏下來的,當時是四弟兄,後來上天餐文於鼓凳 (家俱)上說:「佤族是老大,布朗和拉枯為老二(雙生子), 漢族是老三。傣族是者四。因為佤、布朗、拉枯是哥哥。應該讓 弟弟好過一些,讓漢、倭二族住到塘區去。,(33)

<sup>(</sup>representations) 而下斷級人們慘起:此歷史表徵與相關記憶,也支 持其所陽喻的社會現實(reality)。這個社會現實,也就是中國信前 的民族騰嘉與民族關係,祭「黃帝」、「炎帝」與「蚩尤」的例子。 也顯示人們在各種歷史記憶與現實情壞下創作各種社會「表徵」(如 這些大規模的蔡典活動),而又在各種「表徵」的爭衡下,相關社會 現實情壞也逐漸得到離發與改變(如大漢族中心。片卷之漸學的私

<sup>(</sup>B) 故事縣,此三弟兄原來不會設落、複彩表一個偶熟的場合,突然三兄老設論了;表于健 的是漢格,次子從的是藏語,三子從律經,所以他們分別成為三歲的始祖,維納兩爭者 何力民先生告訴我,納西茲有賴似故事;就不可認的於兄,成為何而談、藏族院白茲之 極。

<sup>(22)</sup> 雙江拉祜族佤族市前族傣族自后縣級兄齒寫桓騙, (豐江縣和敖鄉有明族社會調查)。 (布朗族社會歷史調查(一)), (昆明·富尚人民出版社·1981), 頁 80。

<sup>(30)</sup> 三苗州·祭禄璋 (http://www.3mlao.com/ancestors/ciyou/sponsor.htm) 。

以上這兩則「傳說」都關示,都分聲族與布朗族以「弟兄祖先故事」,來說明彝,繼、薄,以及仮、布朗、拉結與漢之間的民族關係,這是我所稱的 弟兄祖先歷史心性」下的「歷史」。又如,四川皆體遷苗族(青苗)的「歷史傳說」稱,「伏羲兄妹成婚」後,生了三個兒子;還:弟兄、大哥冯苗族,二哥為黃族,老三是彝族。本也白苗說同樣的故事。但最後是兩兄弟,哥哥是苗族祖先,弟弟是漢族國先。四周樣的一這些故事都以「弟兄祖先故事」說明當前幾個民族間問題、對等又有個分的關係。

更有意義的一則資料是,一九三〇年代民族考察者在雲南江心坡 今暑賴拣地區記錄的一本地值設:

主人種族甚多…… 或謂彼等為蚩尤之手孫……。 而年老主人則 謂:「裁野人與掘夷、漢人同種。野人大哥,擺夷二哥,漢人老 三。因又魏殊惜幼子,故辯大哥遜居山野,二哥擺夷種田,供給 卷三。且懷大哥野人為慕,乃又令二哥擺夷住於邊界,防野人所 傑衛卷三,,。(14)

說「野人」是蚩尤子係、鄂示當時漢人已為本地土著建構一「英 链能適記」的族源歷史——他們是被華夏打敗的英雄祖先之後裔·然 而老一輩上著・則以一個「三弟兄祖先故事」來說明「漢」、「獨 奏,與「野人」之族淵關係、顯示在當時・老一輩本地人仍傾向於以 「弟兄祖先故事」來建橋歷史——此「歷史」表示演、擺夷、野人之 關應是對等、合作與襲爭的族群關係。

在中國西南、南方,以及青藏高原東線之羌、藏族地區、至今鄉 間也或傳著各種的「弟兄祖先故事」。\*\*3\*在漢族邊查鄉民間、「弟兄 祖先歷史心性」也常是口追傳統中的家族史藍圖 \*\*6這些來自於「邊 緣」的透說歷史的聲音很容易為我們所忽略,因為「歷史心性」不只 是告訴我們那些是「歷史」,也使得我們將自己不熟悉的「歷史」展 為神話與想對傾於

<sup>(23)</sup> 四凡害編輯組、〈鹽邊籍紅寶公社苗族調查〉、《四川省苗級環環疾療族白族高級社會 歷史調查》、頁 180。

C40 答企雲、《中國連雜》、新亞細亞叢書連發研究之二(上海:新亞細亞月刊社・ 1932)、百332。

<sup>[15]</sup> 王明珂、《羌在漢藏之間》、第七章 「本土根基歷史:弟兄祖先故事」。

DH 在漢人期間社會,口傳的家庭更和宣布國政的「處太總先被事」。以下例予見地一本研究「國際構四」」的書、在該書中、此產業元動機模的級政治中、「應收的抵政 後数二萬元、原指兩南寶慶新寶曆、在康原末年、随臺湖廣湖回的人口移動、朱越 深汐、高、海邊上跨地方也較人相合、走到鐵至縣、貴大陳堯致決定落戶、老二、老三整得此地太苦、奔失等分争而別進之余、、荒、邪晚茶、(清代前期的郡民傳四川)(成就)四川大會出版社,1997)。

### 第十一章

# 多重邊緣交會:索土司的祖源

在本書前面數章中,我從「文本」與「情境」的互映出發。由 「歷史心性」、「文類」、「結構化數事情節」等規範文本的「結 構」、與相對應的社會「結構」(如帝國、郡縣、家族、奉夏遷裔等 等),來說明華夏的形成與其邊緣變遷。在「英雄祖先歷史心性」 下,戰國未至漢初時「黃帝」成為華更共服,而後「黃帝子孫」記憶 透過正史、方志、族論等文類候得許多人成為「帶夏」。而在華夏邊 接地區,與「黃帝子孫」相關的「英雄從違記」歷史和許多本土歷史 在此相抗衡,造成被要遲減的推進、固化或其它變遷。在此最後一章 中,我舉一個具體例子,來說明上遠歷史與歷史記憶過程。

這個例子 · 九二〇至 ·九四〇年代川西一個勢力已衰亡的土司之家族史 · 乍看來不是個重要的歷史研究主題。然而透過對此家族歷史的解讀 · 我將說明「邊緣」常是歷史發展的糾結穩柢 (conjuncture) 之處;發生任邊緣的、多元的、矛盾的現象,經常是我們解開糾結獲緣歷史真知的關鍵,這一章將以此說明,本書所描述的華夏及華冕達緣歷史真實養殖。如何造成並表現在 一個土司家族的「小歷史」上。

### 互寺士司的家族史

在二十世紀之初、川西嶼江上游汶川附近還有,個人場「瓦寺士司」的上旬家族,七司家族海姓海索,又稱过春或泰朗。在中國明清 至民國初年的西南各土司中,這個素上司家族所當轄的範圍下算很 大,其治下之民也不甚多。自明代受中國冊封以來,至少在中國歷史 上,這個家族也從未有值得大書將書的豐功偉業,更何況在民國之初 的二、三十年間,上司在當地只能收點租稅,以及在本地有點組先留 僅至的鄉望而已。

一九二八年,中央研究院歷史超音研究所測成立於廣州,便有一 位助理員黎光明先生受命前往川康地區調查當地民格。次年初,黎與 放人王乙羅結律由成都往城江上游。他們在汉,発會了當時的瓦寺上 司,索季皋。上司之子索海獨帶領他們參擬上司衙門,以及治下的土 長與羌民村寨。在此過程中,他們也會見了幾位上司的弟兄:一位各 為索器之的「上會」,"即以及另一位上司的弟兄,龍塔剛孃。"

關於索室的歷史,黎光明等人的報告中有如下記載:

據說,明或宗時,烏斯藏活傷來朝,備受優遇,他說他不僅有教 權且有兵權在握,如用得著他的時候,他願效等。後來理番有 贏,还偏蠢双喬區凯索諾太聲兵往平之。理喬平護,義朗索諾木 图功被對於塗离山。瓦辛土司的始祖就是集朗索諾本。而今的土 民呢,就是他當日藥的八百盒一名丘的後套。(3)

這個記載,是關於「瓦寺上可」 配源最典範的說法,它數於「方 志;及該家族的「族語」。黎光明等或得之於上司口中,或得於語同 的擬府官員,或得之於方志。無論如何,當時索上司應是堅信這個本 家族歷史記憶的;因為此記憶與他的上司等份相關。土司家傳,本族 證,名曰(功動紀略),其中記載的家族史起始部分便是這歷史。

·九四〇年代的汶川縣長釈世德、以此《功勳紀略》為底本新編 一本上可家族世系譜,提名曰《世代忠貞之瓦寺七司》,遺本書,首 先記載上司的祖源:

古之中藏, 欠稱為斯, 今前藏也。為斯者, 藏字, 切音作衛, 故 亦曰前藏, 有地曰加滿, 前長曰瓊布斯六本桑期納思肅, 有明中 策, 傾誠等夏, 歸化遐方, 於宣宗宣德元年(公元一四二六年) 曾京朝題, 貢獻土物並晃經二百四十鄉。帝召見, 赐茶及雲以寇 之, 並頒敕書諮命各六道, 賈娜衣制帽擘帶各一, 大縱二十四。 襄納四十, 襄銷十三, 結納一萬五千八百零人, 凡穀納一萬五千 八百八十有五匹, 路費銀一千一百四十六兩。旋奉旨: 「馳驛回 該, 水蛭南荒。」英宗正統六年(一四四一年), 茂, 歲, 汶 處生香瀬條, 慶極不服, 州縣戒嚴。納今瓊布斯六本統兵出藏 相機退動。瓊布斯六本以年老多乘, 恐負奏任, 奏請以某系雍中

<sup>(1)</sup> 土司的弟弟、章管整個家子收租的頭人稱「土會」。

<sup>(2)</sup> 穩富利熾為索季集之弟,此誠息為 2002 年我在汶川得之於索國尤先生;索先生為索為 雖主司之于,提書制熾為其故。

<sup>(1)</sup> 警光明、玉元經著, 王明珂編校、等讀, 《川西民俗調查記錄1929》(台班:中央研究院歷史语言研究所, 2004), 頁157。

羅洛思,統項目四十三·士兵三千一百五十餘代其行。(4)

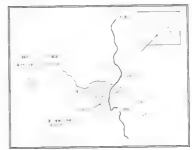
,這個記載、與青嘉慶十年(1805)本地土人所編縣志《汶志紀略》的記述大致契合。《汶志紀略》記載如下:

民李土司索諾本氏,舊稱桑朗氏,烏斯藏加濕人,其先世雍中廢 洛思與兄桑朗納思霸,明中葉賈方物。正統六年,戚衍孟董、九 子、黑虎等寨生番跳梁。履洛思奉調出兵,舊除諸番。即驻扎汶 川之潼尚山瓦寺地,給宣愁使即,世襲土臟。(5)

成士德也曾上持編修民國《汶川縣志》·在這本新修縣志中,剔 於瓦寺上司的祖光源流·他遵循:治襲舊志的方志書寫傳統,只是另參 等(功輸紀略)略添些技節而已。

在黎光明的報告中,還紀錄了·則有關上司家族組源的故事—— 他稱之為「傳說」。此「傳說」出自一位上舍口中。還位土舍便是案 智之、黎光明等曾造訪其村寨。(中黎的相關起載如下:

由一個索家主會口裡,我們聽得一種傳說:「河南人有桑園泰 者,在預獻忠則四川以後帶了四個兒子到四川做移民。長子桑笑 寫實於灌聽。次子桑貞落黨於金堂、彭縣一帶。三子桑勤四丁原 籍。四子桑鵬,便來此刻的汶川,到土司家神承勢下上別路。,(5)



圖二 瓦寺土司領域及鄭近川西地區簡圖

<sup>(4)</sup> 祝性連編。《世代忠貞之瓦寺王司》(四川瓦寺宣慰使司宣慰史署出版、1945)、頁1。

<sup>(5)《</sup>汉志起略》幕四,瓦寺上司;轉引自中國科學院民族研究所四川少數民族社會歷史調查組稿,《果源地區上司資料彙集》(油印本,1963),直50-52。

<sup>(6)</sup> 素質之的村寨、和坪寨、是他們訪問遇的唯一主會村寨;這個村寨的居民,主要是比上、民更漢化的「集民」。

① 攀光明,王允維, (川西民俗調査記錄 1929),頁 [58。

約在十年後,歷史學者馬長壽也到岷江上游調查,在他所著《嘉 戎民族社會史》,文中,關於瓦拿士司祖源又有了第三種設法;此說 出於龍魯喇嘛之口,馬長壽雜之為「神話」。擅其記載;

汶川塗為山瓦寺土司官鄉,龍書喇嘛告会以瓦寺土司之起羅神 語,與樂學所聞者略問。照隸如下:「天上普賢菩薩化身為大 聽金組為曰「瓊」,降於為斯誕之瓊郡。首生二角,鎮上發光。 類先傳日光相瞭,人英敬遊之。迨瓊為豫去,人巫山上,見有道 郁三隻;一白,一季,一黑。僧母取夏爾內、編經供養。三即走 生三子,資於山上。三子長大、資即之子至丹東、巴應為土司; 累即之子至終鄉下為土司;白卯之子至陰為山為瓦寺土司。」(1)

以上便是有關反字上可家族起源的"禮說法。值得上愈的是,這一種不同的說法,竟分別出於該家族的「個弟兄——土司本人、土舍 及龍書喇嘛。而且,這三體家族史不只是在細節內容上有出入,在當 時間的適差看來。它們分別屬於「歷史」、「傳說」與「神話」。我 們應如何看待這一種不同的家族起源之號?

無論如何,這只是個小上可家族的歷史,對於研究重大歷史事件 的歷史學家來說,實不足為道。但從"邊緣"角度,我們不能忽略的 問題是:為何在"家族中的三個弟兄,對本家族祖源都有如此談異的 說法?為何它們會出現在蝦江上游"帶的上可家族之中?為何測查若 認為它們分別屬於歷史,傳說與神話?以及,為何它們在此時(一九 二〇至四〇年代)被記錄下來?以下我先介紹與這二篇文本有關的 「邊緣」、也就是它們「出現」的時代、空間、人物與歷史背景。

## 多種邊緣之交會

段所指的"邊緣,有如文化研究學者所稱的"邊界」(border) 及「邊界地帶」(borderlands)、但含意更廣泛。它或指地理空間的 邊緣。或指該治經濟與紅會的邊緣。或指族群及民族認同的邊緣。或 指重、成治社會營遭的時間邊緣。在這些「邊緣」,我們(來自於知 該、權力核心者)的理性受计擊、而該營周遭充斥善陌生、荒謬、可 笑、不婚、背景、機關與不可解。

一九二〇至四〇年代、對中國而言,便是"個由帝制中國轉向建立民主共和醫的漁產時間,如上一管所言,中華民國已在辛亥至命专 隨後的政局變化中成立,而與民國整造相應和的歷史、民族、文化、語言與體質知識之疾來與建構和尚未完成,特別是在國族主義、 nationalism)下,當時中國知識分子皆認為構成民國的「民族」為 五族共和的大家庭、然而,「護、藩、蒙、回、藏」,即使再加上「苗」,也只是個攜統的說法而已;在此大家庭內,究竟有多少「民族,仍然不清楚。在上一章中我也提及,無論如何,新的「史學」聯竟有中國傳統文史之學為基礎,而其它新學術如民族學、語言學、體質學,考古學等,在此時期則智儀有少數拓荒者正在從華華來到誤的工作。自然此時所得的語言、文化、體質等各方面知識,尚遠不足以支持或配合歷史學的民族史朝知,以識別、區分這個國族邊緣的「民族、狀態,九二八年歷史語言研究所測成立不久,黎光明便受委任往則西作達區民俗調查:顯示在此國族建立的邊緣時間,以「知識」

<sup>(8)</sup> 馬長壽,〈嘉戎民族社會史〉,《民族學研究集刊》1944:67。

#### 建構、區劃國族邊緣的迫切。

然而即使到一九四〇年代、中國知識分子對於國族邊緣人群的了 解還很模糊。對此我可以舉個例子。當時西南聯合大學的秦學聖。善 隱實國學書舊維漢(David Crockett Graham)到岷江上游作調查。對 象是他認為總在岷江上游的「苗族」。中這個民族地理概念,與現在 民族識別、劃分後的苗族地理分布相去越遠。另一個例子是,早年進 入帳江上游「洋泉」地區作路言調查的學者間看。曾有這樣的飯概:

我條今日前來身至川西,國不知殷國之內、尚有羌人。以一早見 於先泰文獻之族類,互數千年,歷無數之移徙混合,卒來滅絕, 而並世竟無知之者,新真學林之匹奪已。(15)

這段文本顯示作者的兩種「訝異」。 是,古老的羌族經數千年的流途,並與他族混合、居然此時在「版圖」內還有他們的不違。 一是,當時中國學術界居然投入知道這些古羌人接廊的存在,我們應思考的是,在二十世紀上半葉,聞寄為何有這樣的「訝異」?顯然這是因為。當時在「民族」概念下、自章太炎以來中國知識分子已建構了一「互數千年」的羌族史,而這「羌族史」以羌族之遷徙並融合於他族,經濟當前藏、漲、西爾與西域諸民族中都流育古羌人血液。"即這

樣的「歷史」, 旨在說明合各民族為一家的中國民族之存在, 而並未 預期「羌族」仍然存在, 因此當時在岷江上遊仍有「羌民」, 讓聞育 十分評異。

這樣的使命感,也表現在與黎光明偕行的王元鄉對此行的期許 上。他在出發前,寫了一篇「辭別在成都的朋友們」之公開信,在信 中他寫道:

我要去到荒寂的西邊。那西邊的地方少人識字,少人知道科學, 更少人強得成革命,我覺得有把撥處處出風頭。(12)

一九三四年另一位青年探險家與民俗考察者,莊學本,進入川康 邊境。他在歸來後所寫的《羌戎考察記》一書之弁言中權:

> 現在圖上對於四川的西北部, 甘肅的西南部, 青海的南部, 西康 的北部, 遷是一片白地。民族學的研究者, 關於這個地帶所得到

<sup>6)</sup> 夏。David Crockett Graham, The Customs and Religion of the Ch'ung (City of Washington The Smithsonian Institution, 1958), ii。中國古文獻中有章「進三苗於三息」、心故多學者相信「三虎」在黃清南朝到川西北一帶;蒴魚建使是豪學聖到代正上得很常由或漢地依疑也。

<sup>100</sup> 題官 · 〈川西羌語的初步分析〉 , 《華西太學中區文化研究所集刊》(Studia Serica) 2 (1941) : 60 ·

<sup>(</sup>II) 王明珂、《羌在漢鎮之間》、第五章。

<sup>([2]</sup> 王天元 (王元輝)、《近西进副記》(成都:昭川文藝出版社:1997)、頁2。

的報告也是奇缺,我為了這樣大的使命更應該進去探一探。[13]

由遺华文句中,我們都可以感受到當年在國族主義下,這些中國 青年對邊鐵探索的熱忱;這樣的熱忱與動機,在此之前的中國歷史上 非常少見。此說明這是一個由傳統中國演化為近代中國的「邊緣」時 刻,也便是發在上一章中所說的「華夏邊緣的近代變遷」時刻。

在此我們接觸到另一「邊緣。——空間邊緣。黎等所前往的川西 輕江上游,我們所討論的有關索土可避先原抗文本產生之地,也是 個邊緣——國族空間邊緣。像許多二十世紀上半葉之中國西南、西部 與南方邊區一樣,是是一個漢與非為區分模糊的空間,甚至是一個很 體的一個藥療邊緣;不僅如此,它更是一個液纖邊緣。

在適去的善作中,我曾說明。「羌,曾是商人心目中的西方異 該,也是東周以來形成的帶夏認同的西部邊緣。由商、周到漢代,這 個舉單心目中的「邊緣」隨著演者讓及華夏認同的擴張而西移。終於 在東漢錄晉時,治晉藏高原東線形成,華夏心目中的鉄長「羌人地 帶。——這也是當時「滅人」分布的西方邊緣。145這僅華夏遷緣的西 移過程,也是許多西方帶夏邊緣入群「滅化」的過程。公元七世也 此難與起途向東擴張、曾征服此「羌人地帶」上大多數的部族、善 料。與藏傳佛教相關的信仰與文化、也隨吐蓄勢力在此晉遍傳布。由 在本書前面數章中,我由另一角度說明此過程。華夏認同在春秋 戰國時形成於壽前歲城,隨之出現並得到下流地位的是「英雄电先歷 史心性」以及由此產生以黃帝特華夏英雄組先的歷史起他——以黃 帝特華夏而總,政權起始,並以「黃帝。及其後裔之四方征伐末描述 華夏空間。遠樣的歷史心性,在廣晉以來透過「正史」、「方志」與 「族語」等文類,產生許多範訟型的文本。如此使得華夏之帝國與其 內部之空間單元(郡縣)、血數學不(家族),皆得到範式化文本記 饱的支持,並因此再複製歷史文本。華夏認同以及相關歷史心性、文 類及文本。便在此獨下、漢晉時已往四擴及於青藏高原的東據。同 時在此過程中,許多地方照流行的「弟兄祖先故事」成為鄉野傳設, 或被根本遺忘、或者人們記憶中的這些始祖「弟兄」隨「個由南京、 江西、湖曆或河南來的「父親」遷於此地。

七世紀吐蕃的崛起地向東擴張,也將青藏高原之東聯納人其邊 緣、我在前面第七章中曾提及,在早期藏文書中,無論是吐蕃各族群 的由來,或是一家族之各支系由來,都常以「弟兄祖先故事」的敘事 來表達。較晚,在藏傳佛教影響下,「神鳥瓊產那生子」的歷史心性 及權式化敘事情節,成為康區各十司隸繼其家族史的敘事權者,在行

於在讓人眼中,大多數的「羌人」都漸「番」化了,於是被他們稱為 「羌」的地理空間人群也愈來愈少。終於到了明清時,中國文獻中所 記載的「羌人」只在岷江上游與鄰近的北川一帶。賴晚,在清末民初 時期,只有汶川、理縣、茂縣一帶還有部分村寨人群在中國地方文獻 中被稱為「羌民」。(19)

<sup>(17)</sup> 莊學本、《羌戎考察記》 (上海:上海良友園書公司·1937)、頁1。

<sup>(14)</sup> 王明河、《等夏走楼》、第八章: Ming-ke Wang, "From the Quang Barbarsans to Qiang Nationality: The Making of a New Chinese Boundary," in Imaging China: Regional Dirustion and National Unity, ed. by Shu-man Huang & Cheng-kuang Hsu (Taiper: Institute of Ethicology, 1999)

<sup>(15)</sup> 王明珂, 《某本直蓋之間》, 百 179-88,

樣的「歷史」記憶下,青藏高原東緣康區各貴胄家族,常宜稱他們的 銀先來白西方瓊島所隨之地。

因此二十世紀上半葉的岷江上游・可說是漢、藏文化的雙重邊 46。在「族群歌問」上,呈現一與我們所熟知的漢、藏、差等民族區 分相當有別的邊緣異例。當時在此高山深谷地區、村寨民眾幾乎都沒 有聽過「羌」・自然也不認為自身是「羌族」。 - 條溝中的人群常自 職「爾瑪」(各地發音不同)・而視所有上游村寨人群為「赤部」 (蠻子),稱所有下游村寨人群為「而」(漢人)。這是因為,在漢 文化與藏傳佛教文化雙重影響下,每 地域人群都多少帶有些美或藏 文化習俗。親近人群間有如生物「擬態」 (mimesis) 行為的文化模 ₩----為了免於被歧視,而踐行漢或藏文化習俗與信仰----使得這一 帶在二十世紀上半葉成為一個模糊的漢、藏文化邊緣。由西北往東 南、漢文化因素漸增;由東南往西、往北、藏文化因素漸多。而由於 本地的環境特色,難得有超過兩、三條溝的村寨人群能凝聚在「爾 瑪 認同之下——大家都認為本溝人是夾在「豐子」與「漢人」間的 孤立「爾瑪」。(16)因而本地空間・一方面是中國與衛藏知識分子心目 中「我群」的邊緣空間;在另一方面。在各灣村寨民眾心目中、本地 卻是以「帶子、餌「滿人 為邊緣的「我群、核心空間。

與瓦寺上司相關的空間,川西的汶川(今為汶川縣總張鄉)一 曾,更是一多元政治勢力與文化交錯的邊緣空間。這兒是「羌民」分 布的核心地區,但在政治轄屬上卻是來自「藏區」的瓦寺上司與中國 官府供管之地,雖然此時上司的權力愈來愈衰敵,而國民政府成立 

## 三種上司家族史的文本解讀

說明了這些邊緣背景,以及華夏之「英雄組先歷史心性」如何藉 各種「文類」向華夏邊緣傳佈相關歷史記憶後,我們已能大略回答為 何在二十世紀上半葉,汶川的瓦寺士司家族會有三種不同的家族史版 本。以及,為何它們分別被人們視為歷史、神話與鄉野傳敘。

<sup>(17)</sup> 黎光明、王元輝、《川西民俗調查記錄 1929》。頁 164。

<sup>(18)</sup> 除了汶川之「利允坪」、「塗病山」在舊縣城次川(今之鄉荒) 附近外、理縣之「石 鮭」與「汶山寨」在清代縣后週化附近、北川的「馬穴溝」在清代舊耕城后城附近、茂 縣的「馬輪村」在廣縣級藍屬附近。

<sup>[16]</sup> 王朝397、《苯在蓬菔之题》、頁 62-73。

簡單的說,它們分別代表三種歷史心性在此時空邊緣的重疊交錯,首先,載於典籍的土司家族史版本,也便是上司及其家人對漢人 訪客所宣稱的版本,顯然是「英雄祖先歷史心性」的產物,它在此 地,至少藉著兩種「文類」傳承下來。一是「族譜」,早先的《功物 紀略》及後來增編的《世代忠貞之瓦寺土司》,一是「方志」,《这 志紀略》與民國《汶川縣縣志》。無論是那一種版本,其敘事部譜 定的「情節」。像許多「英雄祖先歷史心性」下的敘事、樣,其上要 博節在於以「一個英雄」為血緣起始,以「英雄征伐,描述此家族之 統治空間與權喊的起始,而後,這敘事記數英雄血脈與統治權破 正 在實)的線性傳承,以及新的英雄(後代土司)之對外征伐,及由此 亦生的統治空間與人群。

值得住意的是,無論是舊木刻本(功勳紀略)或增訂的《世代忠 貞之互守土司》,都是以漢文審寫,書寫者都是漢人,書寫形式也遵 循中國族譜文類。顯然,上司家的族譜是受漢文化之歷史心性與文類 影響的應物。這樣的「英雄祖先歷史」,也是中國「英雄祖先歷史」 中的一個分支;在敘事中、土司之祖受中國皇帝之命出征與駐守,因 而土司家族的「英雄祖先。居於中國「英雄祖先、政治嚴權之下。

「族譜」、「方志」文類,讓我們(習於漢文字文明者)覺得這 整歷史配數頗為可靠、事實上,這種士司組辦版本中有許多的遺亡與 盧楠。如,黎光明的報告以及祝士德修的方志與族譜、都領「瓦亨」 士司家族來自「鳥斯薩」、「蘅藤」或「鳥斯藏加灣」。記載中也 稱,這家族要中國之邀來此平亂,而駐單定居於此。但按中國相關記 於、此家族之祖並非來自「鳥斯藏」、也非因臨助平亂而得居狀。甚 至額來的「則官名也不是「瓦亨」。馬艮爾先生曾考據,這家族為來 自康藏的「董卜韓胡宣慰使司」之一部。(19)

《明實錄》中有關於今川西南寶興一帶「董卜韓胡宜慰使司」,在明美宗年間藉口來貢受阻而出兵理番、雜谷等地之記載。不久在 《明實錄》中,「董卜韓胡宜慰使司」來中國進貢的隊伍继。便有隸 顧於該上司的「加湖瓦亭」代表。瓦亨士司所轄村寨,主要在汶川的 差橋一帶。另有幾個寨子在汶川三江口——這兩處、都正扼害由蔣破 義區觀出進入銀江上游的交通孔道出口。可能在警訪由雜谷服道擴張 勢力於銀江流域而受挫後,「董卜韓胡宜慰使司」另讓出路而出兵於 此,並在此設「加湖瓦亭」大傳與宜戰使司」另讓出路而出兵於 此,並在此設「加湖瓦亭」大傳與宣戰使司」另讓出路而出兵於 此,並在此設「加湖瓦亭」大傳與宣戰使司」另讓出路而出兵於 此,並在此設「加湖瓦亭」、有等以對軍保護此通道。所謂「瓦亭」 在《明實錄》中不單稱為「瓦亭」、而稱「加湖瓦亭」、《四頭然、連 「加哥」、或與其它有於近鄉時寬為「加湖瓦亭」。《四頭然、連 「瓜亭」之名都可能是後代誤稱。而且、無論是那一版本的家族史、 都未提及「董卜韓胡上司」。這都顯示由「董卜韓胡宣慰使司」分出 後,「瓦亭士司」此一族群曾經歷「失懷」,以處身於新的政治、社 會情境中。

至於「土會」的家族史說法——漢人幾弟兄之後——可以說是 「弟兄祖先歷史心性」受漢文化(及歷史心性)影響下的一種歷史記 懷。顯於「弟兄祖先歷史心性」及其敘事,在本書第一章以及其它各 章中已作了說明。此「秦鵬四弟兄故事」,與漢化較深的北川地區之 「弟兄祖先故事」較接近。它們的共同之處是,首先,此並非所有本 地人醛的「隱史」,而是本地部分人群(某一家族)的「歷史」。編

<sup>1199</sup> 馬長壽,〈嘉戎民族社會吏〉、頁77。索家後人素獨先也認為如此。但我不確定他的 認知是得自家傳,選是復來在文獻考據中所得,或得於馬長壽先生的研究。

<sup>(10) 《</sup>明實錄》英宗 95、132: 孝宗 85, 126, 159, 144。

此「弟兄祖先,記憶·人們將本家族與外界地理空間人群聯繫在一 起。如在上全的家族史記憶中,這四弟兄,除了來到汶川的上司祖先 外,面個到了川西(灌縣與彭縣等地), -個回到河南。這些而發與 +地絡鈴惠,似乎一方面證明上司之祖與川西漢人之「弟兄關係」, · 方面說明他們與中原(河南)漢人間有同樣的手足關聯。其次,在這 些組頭敘事中,「弟兄祖先」所來自的時間,空間常與「湖廣填四 川,或「張獻忠勳四川」記憶有韉 一紋事中,他們的遷徙或在「湖 磨填四川的時代, , 或稱在「張獻忠勦四川的時候, , 或稱來自「湖 唐 · 「湖審填四川」之說略為:明代流寇張獻忠曾屠盡四川人,或 驗殺得只剩一條街的人;今之四川人的祖先是在那之後,由湖廣地區 鄉著遷來的移民。(21)雖然我們無法完全排除,這「桑鵬四弟兄故事」 可能是一直實的家族史。然而,其敘事的模式化特性,以及造成此模 式化效事的「歷史心性」在本地之流行趨勢、都顯示這是 段虛構的 家族史。特別是「桑鵬」清漢人,其「桑」姓也是上司家「索」姓的 別稱,(22)其字「鵬」又似乎與「鵬鳥產卵鳥網」的記憶有關。

最後,屬於「龍書喇嘛」所稱的家族史,是「雞鳥產卵為祖際史 心性,的毒物。此歷史心性與「英雄祖先歷史心性」相同的是,它們 都強調「始祖」的神聖性或英雄性,因此「歷史」也強調統治者在血 級上的「非凡」·本書第七意提及的練斯甲十司與巴底土司在此歷史 心性下之家族史,也或多或少接入了「英雄祖先歷史」中的敘事因 索,如英雄之子及其遷徙等等。「鸝鳥產卵為祖歷史心性,與「弟兄 祖先歷史心性、相似的是,兩種「歷史」皆宣稱各人群(各地上司家 族)以對等關係凝聚與區分。無論此上可家族來自於「島斯藏」或實 興·「弟兄祖先歷史心性」與「鷗鳥產卵為祖歷史心性」下的家族史 都傾向於對過去失懂。而以重檔家族記憶來說明當前或期望中的人群 認同與區分關係

另外,鄰近巴底的丹東「革什咱土司」鄧坤山,曾告訴民族學者 明長壽其束族相源如下:

丹東遠祖乃由三十九族之瓊部邊來。瓊部昔為瓊島所止之地也。 由始祖至今已有三十五代。初遷之時有兄弟四人:一至維斯申, 一至雜谷,一至汶川,一至丹東。(23)

這個家族史,雖然其中還有「瓊鳥」主題,可以說完全是「弟兄 祖先歷史心性。下的產物。此也顯示這些受藏傳佛教影響的地區,與 受漢化影響的「羌族」地區一樣・其社會文化中最根本的歷史心性可 能還是「弟兄祖先歷史心性」。

三種版本的家族史・分別代表三種本地情境。族譜與方志的版 本,將上司置於中國政治體系與威權的邊緣,土司因此成為中國邊陲 之「世代忠貞的瓦寺上司」。龍書喇嘛的版本,將上司置於藏傳佛教 文化政治圈的邊緣,並與其它鄰近嘉誠土司(巴底、綽斯甲)處於對 等的壓結與區分地位。上舍的版本、在較漢化的本地民間情境裡、將 土司家族置於川西漢人與中原漢人之邊緣。

<sup>(21)</sup> 此「瀬廣」或有一更確切的地名。潮北麻城幸萬。今許多四川人的口述或文字族譜、仍 稱本家族為來自湖廣、或湖北廳城華島。

<sup>(22)</sup> 一號,上司奉命來此平亂的祖先名為「桑朗索諡木」,故上司家姓為「桑朗」、簡稱 · A . .

<sup>(20)</sup> 馬長壽,〈喜夜民族社會史〉,百68。

二十世紀上半葉,此三種家族史敘事同時出現在這一家族中,委 示在異程歷史發展下,這家族正處於「護」、「歲」兩大政治、宗教 與文化勢力邊緣,中世紀以來,藉由叶蕃政治文化勢力擴張的藏傳佛 教文化,在叶蕃瓦解後仍藏續東連,明濟時期達到逗整個「禳文化 圈。的東緣。形成於春秋歌國的奄夏認同與文化,則由東向西擴張, 在東濱鐵晉時其西方邊緣已及於假江上游,帶、漢文化帶來的歷史心 性及文顯概念,以及藏文化混合高級文化所產生的歷史心性及文類, 與原來便流行於本地的「弟兄祖先歷史心性」在此邊緣相接觸,於是 便產生浪家族中的。個版本「家族史」。

## 歷史記憶下的個人動機、意圖與情感

以上提及的索上司、上台索習之、龍書喇嘛、這些人物及其言行在傳統中國與藏文獻中是毫無地位的。只因為在新的國族認同,與相關的國族遷發接索與銀造中,這些人物的聯止言行才透過新的文類
一、民族調查報告及民族史——而得到再現。這些人物及其言行,與其文本再現。一方面配案些歷史文化傳統(如歷史心性、文類及華夏邊緣設立社會轉行。或社會「本相」中產生;它們因此成為塑造新中國邊緣的「文本」與「姜嫩」、或社會「本相」中產生;它們因此成為塑造新中國邊緣的「文本」與「姜嫩」、東

土司常向漢人訪客展示其家傳之漢文族譜,以此合理化他當前的 地位:<sup>(24)</sup>他在「大朝」(中國)勢力確護下對轄下各村寨的統治權 威·其子民中「上民」(征服者)相對於羌民(被征服者)的優越地位,以及他在本家族中的核心領導地位。宣稱此家族史·鄰此他家認本家族的雙重募緣地位——士司為中國政權的下屬,也居於核心「衛嚴之鑄錢。

上司索季舉對外界事務之認識, 讓黎光明等人印象深刻,他們記載道:

土司口臨清健,篩言混利,所該輕別報章雜誌。他說,「英國人 想要政治力量來征西藏,那是一件極不容易的事情;因為西藏人 對於宗教的信仰太深,而其所信之教又與英國人所信的不能融 合。日本雖然和西藏的地方隔得很道,但是,西藏裡常有日本人 的腳踏。日本人對於西藏全沒有政治關係,但他們是信佛教的, 所以容易和西藏人說得驗洽,他們要想拿宗教去和西藏生關係, 這處是深堪注意的一件事情。(23)

據黎光明等稱,索季靠當時身兼汶川縣團練局長,又是金川江防 軍總司令部下的「個區司令官(僅次於總司令)。這些職衝及其談 吐,體現索季舉如何由傳統中國的一個邊藩上司,在時代變遷中逐 所 攻雙其身分與本質。他作這番言談,似乎也有意翻此向黎光明等人炫 耀其當代知識,而黎等人對此的雅印象深刻,因而將之記錄下來。

案季皋在會見黎光明不久,便死於與黑水人的戰事中。他的兒子 索海璠(觀濟)即士司位,後來也於一九四〇年早逝。就在這一年。

<sup>(24)</sup> 本書第七章曹提及,《莊陽國志》記載、每有中國官員到洱海滇池地區,當地最長家族

都要出示"隸葛亮」為他們所作之「攜攜」。無論「圖辯」內容如何,此都與索上司向 漢人訪客出示其家語有同樣意義;也就是說,在服做的核心與連煉權力關係下,產生無 似的人物亦作。

<sup>(25)</sup> 黎光明、王元輝。《川西民俗調查記錄 1929》。頁 166。

索德瑪的遺孀,代理上司索賴上雖曾持舊族辯「功勵犯略」、以示來 訪的國民政府監察院長于右任:如前所言,這是一種中國「邊藩」文 (信轉統下的模式性行為。下右任因此為詩讚此家族為「世代忠貞」 —此也反映「太朝」與土司的關係,在新中國建立後仍延續下來。 索趙上雅又請求當地滿人縣官幫仁增修此家藉。後來,新的上可家語 便由:2川縣長成世德滿修而成。祝世德,一位出身貧困的縣長、幫忙 增修遺部「土司家籍」,並引用于右任所題句,為此家籍命名為《世 代忠貞之瓦守上司》,這些作為,不只是起錄上司家族血脈之傳承, 爾德也延續了士司》,這些作為,不只是起錄上司家族血脈之傳承, 爾德也延續了士司與中國間的邊發與來立關係。

吸世德也是新的《汶川縣縣志》編修者。一位傳統中國縣官、部 守"務如此留名於地方。如前所言、《世代忠貞之瓦 序土司》部分內 容被改在這本縣之中。「隐志。作為一種文類,它有特定章節結構, 其書寫傳統之 · 又是任態志基礎上作增刪。因此,「方志。文類讓奴 世德所作《汶川縣縣志》者時依循及 合承,如此強政的新縣志 「文 本」,使用一些政治與社會現實在帝制中國到近代中國的轉變中得以 延續 此也印證文本結構《在此為方志之類,與社會情境結構《在 此指地方與中央的關係》的互映。似也德另一讓人津津樂道的作為 是、他曾在縣府中每週定時主講《古文閱址》,並且為提倡本也學 園、他觀自兼任總統中心小學校長。這也可說是,在為地方獨志書之 外,一位讓求治是之道的傳統中國地方官「顯將花雨洗譽風」的典範 作為「印版外他在地方上觀力掃除鴉片,成效卓著。這些都顯示,他 的言談、作為如許多歷史上的中國邊史一樣,有其文化偏見,也有其 時民興利命幣的良卓理想 他是中國邊政與邊理傳統的創造物:在時 代過渡中,在新思潮影響下他也以其晉行理造新的「華夏邊線」。

上舍(索習之)所說的「漢人四弟兄之後」(桑鵬的四個兒子) 的家族史,是在漢政治文化優勢力量影響下之產物。上舍藉著如此之 家族史,渴签攀附漢人認同,並以此將本家族區別於其予民。這樣的 意圖與相關情境,由攀光明等人的報告中可略見端倪,他們記載會見 索督之的經過,有如下之語:

故這個姓義的漢人會作了這土民的土司,就是「由『偷龍轉鳳』 而得,。這位土會對我們說到「偷龍轉鳳」這一層,曾加上「不要哭,三個字。這個傳說的意義是在證明「索家此刻並非上民之 後,乃天漢之壽也。」

索雷之、聽說,在四川的軍隊裡跑遇很久,而且還被過小小的軍官,所以他也全無「土龍」。他的該語中每每有「他們土民」、 「我们索家」的話頭,其意思是不承認索家是土民的同種。他睡 在鴉片煙煙的旁邊,替我們該「他們土民的老規矩」。(27)

文內引號為原作者所加,顯然是為了提壓讀者注意索習之不尋常 的說詞。由黎光明等人的觀察描述中我們可得知,這位「上會」之學 止言談都有如一位演人經緯,且他相當鄰夷其子民的非漢民族身分與 文化。統治者鄙夷自身的非漢身分與文化,並模仿漢文化及攀附漢人 組源,以將自身區隔於其被統治之子民,這是在中國歷史上經常發生

<sup>[26] 「</sup>編屏花向北豐風」是清乾隆時石泉(出川)縣今美湖章所作〈白草歌〉中之句、表現 漢人縣官對豐夷之俗的鄙夷、及其朝望以渡文化散化豐夷的同心。景湖章也實施《石泉 縣志》、遊觀為本地「白草花」樂予講學、見出明所、《吳在漢圖之問》。百312-14。

<sup>(27)</sup> 黎光明, 王元輝, 《川海民俗調查记錄 1929》, 頁 [69。

於「連線」的演化微觀過程的一部分。(20)然而,這位小上官居然自稱 漢人,並郵夷其子民,這樣的現象在黎光明等人的當代民族知識中卻 是顏稱怪異的。因此黎等人在當時,以及在後來的描述(上引文詞) 中,都對這位上會之說表現不以為然的嘲弄。

能書喇嘛所稱「韓島產卵為配」之說、強調幾個嘉級上司間的對等關係、上司家族之幹性、他們與織傳佛教或核心「衡藏」(在此以「瓊部」為代表)間的關係。以及強調能書專囑自身的本地宗教領袖地位。因此產生還文本的。以及由此文本強化的配會情境態勢。主要是本地各親近嘉級上司之間,以及他們與核心衡藏間的宗教與政治關係。然而這樣的敘事情節。在民族調查者或在一級演人眼裡自然容易被破損論話了。特別是一「喇嘛」是職傳佛教與吐蕃政治文化勢刀東傳之歷史產物。這樣的文化、歷史所產生的人物,原來便不易為黃人了解。在近代國族主義一切求新,或進步的精神下,國族漫樣詩章至實勝「喇嘛」國際是養持章至

對於龍書喇嘛,黎光明與王元輝在他們的報告中只領短描途也行 法唸繹的情況。但對於其他喇嘛,他們的報告中經常詳細記錄這些人 物的話語,藉以呈現他們的無知、荒謬與落伍。如以下三則他們對幾 付喇嘛及其言語的描述:

有一次、我們在大寨上官的家裡遇著一位林波寺的和尚。他向我 們說:「權我們的喇嘛」數推算起來,中華民團 (意賞單指元 首)應該是個大單朵的人,不然,他不能管領這樣大的地方,大 眾一定不能騰德的。,<sup>(20)</sup>

值海深思的是。為何黎光明等人注意並描述退共國族建祿人群的 氣知與荒謬?為何我門(中國知識分子)讀到此能覺得相當可笑?我 們问時也可以思考,為何在近代之前華夏上人從未哪弄「墮夷」民尽 對中國的無知?事實上,這是在此一邊緣時代、邊緣空間產主的現象 一在國族建構中、知識分子認為國族知識應善及於國族邊緣。黎一 明等人覺得這些哪職說語完靜而有趣,是因為他認為在國族同胞中不 應有如此無知的人。劉錫高於一九一二年寫成出版之《禮表記譽》, 有一節記錄他對「豐人國家觀念」之凋驗,結果據他道,「令人失望 之極」——三十個「豐人、男子,對於「我國第一一屆總統是進」、 「中國國民黨是誰創的,什麼叫做、民主義,等問題,絕大多發皆 西不知心。類似如此的人是緣人群無知的文本,也影射「邊民教育」 陳緒稱準符言,如此更便「誇過知體」亦確及於每一個時色客。而「爱

確沒也不僅漢語,他用兩番括例我們,「宣純皇上這一會選好 嗎?」這般態度,彷彿不是他和宣統皇上有舊,便是他知道我們 一定和宣統皇上相應。他從不曾知道有大總統袁世凱,當然更不 知道有主席蔣介石。同他談到南京,他們,「那是洋人地方不 是?」

<sup>[280</sup> 丰明河。〈油螺術;近代売黃子孫國故建構的古代基礎〉。610-14。

<sup>(29)</sup> 黎光明、王元輝、《川西民俗調查記錄 1929》、〒106 · 120 · 29。

<sup>(30)</sup> 劉錫藩、《雍表紀豐》 (上海: 商務印書館・1934) - 頁 255-56。

們。也是此普遍知識之產物,因此當接觸到這些邊緣的記憶時,會覺 得它們荒謬可笑。

如此深切住居國族邊緣同胞之「落後」的話語、常由現在當時國 族邊緣探索者的書寫中。如前面機及的莊學本,在其文中曾言,「我 們如以二十世紀的新眼光,左觀察還在紀元前二十世紀未開化的語同 胞……自覺其野蠻可怕」。<sup>601</sup>王元輝在其著作中,也有類似的對「松 潘。之描述。他寫道:

有人問我,「松潘雄成都有多少遠」,我說:「相隔四千年」。 這雖是滑稽之該,確是事實如此。(32)

由此可見,空間上的國族邊緣人群,在他們心目中也是文明演化時間表上遠遠落後於漢族的「國族同胞」。

黎光明等人走入邊疆、觀察描述這些邊緣之人,其動機與密圖主要產生自當時中國國族建構之時代情境;包括自晚清以來,帝國主義
列強在中國及其邊審地區之利益角孫,因此造成中國國族主義的激 揚。在前面我已說明,這是一個由傳統中國演化為近代中國的邊緣時 刻。王元輝、黎光明、莊學本、劉鈞屬等沉浸於國族主義的資年,走 入這個傳統上被視為「豐夷之城」的邊疆、透過他們的攝影、行動與 文字描述。他們不自變的投身於一個將「華夏邊緣」再造為「中國國 放送。以及將華夏眼中的「豐爽」化為國族中的「少數民族」的 宏大工作之中。

民族學、語言學、體質學、歷史學等,是完成少數民族識別、分 類的主要知識工具。黎光明生長在這個國族邊緣建構的年代。他所任 職的「歷史語言研究所」,是以民族學、語言學、體質學、歷史學等 鍛造中國國族及其邊緣的重要學術機構之一。如前所言,中華民族之 · 體性及其內部諸民族之區分,皆多少有賴「歷史語言研究所」早期 學者們的資料蒐集與研究而得以建立。但黎光明受命走入邊疆、是在 該所成立之初,他本人尚未有足夠的民族學或語言學知識。傅斯年給 他的信中,有「蓋兄未預備充分,兄之所知也」之言,並一再數促也 「少發生政治的興味」、「少群居修談政治大事」。1332這也顯示促使 他深入國族邊緣的動機,是國族主義下他及其友人王元輝等入滿腔的 政治熱血。這也說明為何他們呈交「歷史語言研究所」的《川康民俗 調查報告》,在該所壓封了七十五年之久 一顆然是被認為缺乏學術 價值之故。然而,黎光明等對索季皋的「當代新知」之讚賞,對索習 之及喇嘛們之「無知」的嘲弄,他們對上司家族來自「鳥斯藤」之際 史的肯定・親士舍所言「士司家族為漢人之後、為傳說・以及勝繼十 舍視「索家」與其子民不同種。他們這些言行與文字描述·都可被視 為一些時代情境下的表徵 (representation) 或習行 (practice) ; 這些 表徵與習行、也參與塑造一個主體人群心目中非漢族的、民族界線分 明的、有待進步的國族海緣。

以上這些個人之言行(包括文字眷寫),自有其動機、意圖與情 該:他們或期望攀附漢人認同以擺脫蠻夷之義,或炫耀當代知難以示

<sup>(</sup>DI) 莊學本·《羌戎考察記》·頁2。

<sup>[32]</sup> 王天元 (王元輝), 《近西遊副記》, 質 195。

<sup>(33)</sup> 傳新年,《附錄「傳新年致攀充明約信」》,見攀光明、王元輝,《川西民俗調查記錄 1929》,頁183。

自己不落伍,或期望革弊興利、化民成俗以成就中國邊史之功,或期 望透過民俗調查將額人陌生的邊體化為熟悉。然而所有這些個人的言 該、行為與書寫,似乎都深受一些「結構」影響,而這些「結構」不 盡為近代產物。如止可、頭人、喇嘛等與中國地方官員之互動,仍受 其心目中「大朝,概念影響——雖然此「大朝」已由清延轉變為國民 政府。如縣長編修縣志,在當地謂學、勵學、為地方除弊,這些多少 都是受傳統中國「良吏」典範(一種文化結構)影響產生的習行;他 所修的「縣志」及上可「家讀」,也是受中國傳統之類(結構化書 寫)影響所產生的文本。各種歷史久選、根深希固的「歷史心性」, 更左右人們的家族史、民族史發播。

我們亦不能否認,中國國族經由,近代豐蹇而成。在此方面, 「歷史語言研究所」可視為近代國族主義與相關學衡灑麵結合之產 物,此學循機構也有如,「知識結構」,持續產生與國族維精育關的 學術發程、調查、測量與研究行動,以及產生如民族志、民族史、民 族語言等學術書寫。即使如此,在這些近代學術探求中,傳統的歷史 心性、文類,及長久以來基於此所產生的文本,仍為國族主義者提供 知識維構之案材與知識理性基礎。這雖是一個徵小的例子,但已顯示 近代中國國族建構。或國族遷緣維輔,並非只是「近代國族主義」可 以解釋的現象,而是一個長程歷史中的華罗及其邊緣再強。(14)

#### 結語

# 歷史中的表徵與本相

在本書中我說明,出現於商、周而確在於戰國時期的一種歷史心性,英雄祖先歷史心性,在戰國到漢初時期成為繼維華夏認同的歷史 您像戲圖。根據此藍圖。黃帝成為華夏的英雄祖先,所有自稱華夏的 人群(主要是社會上層)也因此共同組源而得以凝聚。在此歷史心性 下,漢替時的華夏史家已完成一個以「黃帝後裔」為主幹的歷史。 寫:這個「歷史」、說明華夏及其具體化身——華夏帝國 ——的空間 與皿據構成。及其在時間中的延續與豐遷。「英雄祖先歷史心性,是 - 體擴張性的歷史心性,它所創造的「歷史」與喻著資源不足可藉英 第20回便在此歷史心性下、透過「歷史」及受此記憶經道的人們之言 行,向余方、各個層而擴展其奏後。

這樣一個電彩初成的族體、在戰國時代以來透過攀附「黃帝」或 「炎帝,及他們的後裔,以及透過「正史」、「方志,與「族語」等 文類,產生模式化之敘事文本。如此逐漸在兩種「華夏邊緣」類張 一一政治地理的華夏邊緣,以及社會性的華夏邊緣。「方志」文類強 園地理空間上華夏單元(郡縣)與整體之關係。也就是說,透 餘一的華夏單元(家族、宗族)與整體之關係。也就是說,透 「姓」以及與姓相連結的超源歷史記憶。以及與姓相擊結的「地 管」,可以與黃帝或炎黃發生腳繫的華夏「族群,逐漸往希國馬邊以

CP 響光明点生最複換入此間或速學界性的活動意是,一先四六年在其時化最長任何與主元 媒(特為十六屆美界)。合併轉煙接急,建建及投資不同沒有,生先明為「四長」、岩在 中日也處是「四最」、往邊顧子院令中國國遊技學人位分差、沒越而的、並合學之 年與者所知及所能等極,也進分表達等者 Stevan Harrell 所谓中國故事中心主義的「從 化」(civilizing project) 可理解 - Harrell 上地克於Stevan Herrell, "Introductions (Civilizing Project and the Reaction Of Them," in Cultural Encounter on Official Editing Fronters, 13-45.

及域內之社會下層擴展。

在華夏致古地單邊緣方面,許多本土社會領袖家族或知識青英, 由於零附黃帝足其他華夏英雄組先而讀身華夏之內,同時也將本地朝 入華夏之域。由歌國至漢香時期,這樣的過程發生在吳、越、楚、 趙、魏、秦、濱與巴蜀等地、華夏之「城」的邊緣至此已大致此定, 此後只有局部的變化。泰漢帝國的邊緣都縣,代表奪夏擴揚所能及 空間及橫潰生態邊緣。由歌國至於黃香時期,華夏和歲善年下時一。 在邊緣部縣之「異族、曹寫其「英雄祖先歷史」,以此描述不同性實 的華夏邊緣。「英雄徙邊紀」便是此種歷史記憶與數事之一。《上書中,我以寬子、太伯、莊鎮、三苗與無弋爰劍之「歷史,為例,疫明 華夏如何透過這些「英雄徙邊紀」是於數事。來描述他們心目中不同 的轉夏邊緣。而這些「英雄徙邊紀」之歷史,在華夏與其邊緣人群的 五十一款華夏邊緣人群接受、修飾、排拒與忽絡、因此不斷的改變 名方華夏邊緣的本質。

在這樣的歷史與歷史記憶過程中,東南吳越之人成為太伯及其他 擊夏朝先的後代,因而成為華夏。東北之朝鮮、高麗等歷史人群、多 將箕子觀為外來的「文化性、始臨、而以朱壁、檀君等為本上「血 越、、「空間」與「政權」之門創英述祖先,因此置身於維夏認问之 外。漢替以後西方、西北廣大的「羌」,對於三苗與無で爰劍之「歷 史。似缺乏配體。他們部分湊化而成為黃帝子孫,部分藏化成為各層 次百確與活佛之信徒;更普遍的是在各種「弟兄祖先歷史」下,與鄰 近族群結為一團團既合作又區分、對抗的群體。在西南洱海、滇也。 等,漢代以後「莊鱗記憶」混雜於沙臺、九隆、阿育王之子、細奴 獨。白姐等組獅記憶之中,但皆居於邊緣地位。到了明代,當大量演 移民隨帝國軍政勢力進入雲南地區後,「莊鱎」才又在方志與族譜中 居重要地位。

在北方,許多魏晉南北朝時期出身「五胡」的家族,以及陶唐時 即來自西域或北亞草原的家族、都在長期定居中國後,透過新家族記 憶(以及失憶)而成為炎黃子孫。然而中古時期以來進入中國的北方 部族,如女真、蒙古等、顯然皆以各部族自身的英雄祖先為傲,而對 於攀附坡、黃不甚級興趣。因此青末民初時期以「黃帝之稲」成「炎 黃子殊」為隱喻之國族、難以合理的醫括漢族之外各北方、西方非漠 族群:遺樣的中國國族概念,也離得到議、蒙、歲、維等民族的善過 認問。

在傳統帶寬之域的南方,漢晉之後在滿化過程下,華夏心目中的 「廣吾體」地理人群範圍逐新泰縮。而隨著華夏與更南方的人群接觸 漸多,華夏心目中的「聲瓠子孫、都更往南方據延。後來許多南方族 群也自稱是「榮瓠子孫,;藉此也們。方面接受自身相對於漢的另勢 族群地位。另一方面以此時聖化始組級聚鄰近各族群、無論如何。 「樂瓠子孫,概念繼含著漢人對土著之歧處。因此明清以來、當英移 民代嚴係入退些地區後。本地家族皆有了漢姓,而且「龍上來自南京 或江西吉安府,成為顯泛被借用的祖源記憶。然而自稱組上來自南京 或江西吉安府,成為顯泛被借用的祖源記憶。然而自稱組上來自南京 或江西方安府,成為顯泛被借用的祖源記憶。然而自稱組上來自南京 取江西的家族,在本地可能仍被他人源作「豐夷」。如此,本地在二 十世紀上平雙成為滿與非漢區分模糊的◆單溴發。

在社會性鄰夏邊緣上,更活躍的祖孫攀附在華夏之域內進行。然 而由於「歷史」只注意上層統治者與貴胄家族的起源,所以在社會 中、下層所進行的「炎黃子孫」攀附過程常被忽略。無論如何,族譜 中的「姓氏凝流」或「先世考」是一群體自我宣稱的祖源,以此而 官,中國家族與族諸書寫的歷史可解濃為: 藉此歷史記憶之健構,可 與「資帝」或「炎黃」血脈相通的「族群」單位(有文李族諸記憶的 家族) 極來愈多、愈來愈小、也愈來愈普及於中國社會中下層。最後 在此歷史記憶與歷史事實基礎上,任國族主義蕴含的個人主義 (individualism) 精神上,晚清長初中國知識分子終於得黃帝與「每 一個,中國人主要将滿系」整上恨像的血緣關係。

選些都可說明,近代以「黃帝」或「炎黃」為共同起源監修的中國國族建構、乃承自於占代華夏之歷史心性、文類、結構性詩節(如 英雄健康記敘事),與由此產生的歷史記憶。也就是說,近代「中國 國族、建構是一沿橋北歷史過程的最新階段。在這歷史過程中一華夏 或中國人這樣的「我族」認同,在「黃帝」此。祖源符號中已盡含領域、政治權力與血緣之多重哪喻、在各種「英雄後邊記」敘事中也舊含核心與各方邊緣的關係。便因如此,近代重新詮釋「炎黃子孫」與 各種 "英雄能邊記」,的國族歷史雖構,可謂是漢族中心主義下重「核心」而輕忽「邊緣」的國族歷史,不僅難為許多華夏邊緣非漢族群所接受,也 雖雖整件多所任中國新知論分子緣會。

正在此時,「民族,概念與相隨的民族學、體質學、考古學、語言學等新知、提供「民族史」新的內涵與架構、也提供國人新的民族 常識、使得由博統筆夏帝國轉變為當代中國的最大關鍵 一華夏邊峰 再進 一得以完成。本醫最後一章的主題,一個川西土司的家族史, 其背景便足此近代蒂夏邊緣再造運動中的一幕。透過這例子,我們更 能清健的見著,「近代中國國族建構」不只是一「近代」現象。而是 長程歷史親联下各種歷史心性、文類與歷史記憶的派集、在此關鍵是 緣時空中的個人——如索士司、哌縣長與黎叱明,王元輝等人——是 歷史的創造物,也是歷史的創造者,他們是華夏邊緣產物,也參與聚 造新華夏邊緣。

## 文本、表徵與情境、本相

以下·我要進入·些與本書論述有關的理論探討。

察上可家族史的例子,以及本書中其它例子、都說明任何,個人物成事件。或與之有關的故事、都是社會情境(social context)與歷史過程(historical process)下的產物。我們可以將這些人物言行、事件與相關故事、都當作是一種「文本」(text)。「文本」存在並產生於特定社會情遠觀結中(texts exist in context);計會情遺懸結。也因其相應「文本」而得以關疏強化(context exists in texts)。「文本」又似布迪厄所報的「表體」(representation);我們可以將透透口速、文獻、圖象與行為所定規之「表徵」香港和社會文本。即如布迪厄所言。「表徵」表相。是某種社會本相(reality)所產生的「表徵」表相」(the representations of reality);計會本相也因這些「表徵」表相」(the representations of reality);計會本相也因這些「表徵」表相,而存在或被強化(the reality of representations)。印

本書的主題、「華夏」與「中國人」認同、可以說明文本與情境 的互映、互生關係。無論是傳統的「華夏」與當今「中國人」認同、 都是 種族群認同。「族群」、作為一種社會本相或情境、是以「共 同血 錄,思源記憶強調或負間的根基性情感運繫(primordial

<sup>(1)</sup> Pierre Bourdieu, Distinction. A Social Critique of the Judgement of Taste, translated by Richard Nice (London: Routledge & Kegan Paul, 1984), 482-84

attachments)及其階序,以分享、分配及保護「共同資源」的群體。 因此、支持族群認同的集體記憶或歷史「文本」、皆以血緣關係 (blood ties)、空間資源關係(territorial ties)為其最重要的內在構 成符號;一者在「時間」中之延續與豐遷,是所有「族群」歷史的主 要叙事內涵。

這並不是說「文本」與「情境」循環互生。永無止境與改變。社會本相(如帝國、階級關係、兩性關係)會有改變。造成新的歷史事實或重大歷史變遷。此乃因為在社會現實本相下。個人與各社會次群體都可能在群體生活中。在相互誇耀、要获、都观、攀附等情或動機下、產生多元的、相抗的或相應和的「文本」(如新黃酸、祭炎變與氛重之變),且人們對同一文本及其內在符號的解讚也或有不同。然而社會本相亦有其穩定性,相關歷史有其延續性(如延續兩千年的中國帝部)。這是由於在社會本相下,「文本」並非由一些散憂無意的符號傳成,而是有其結構性規範。這些結構性規範及其後的知識權力、使得有其相似性的「文本」一再被複製。也使得人對文本有類份解謝、因此形成支持並延續此社會本相的集體記憶。

在本書中,我提出至少二體規範歷史「文本」的結構 歷史心 性、文類與模式化情節。它們都是一社會敘事文化中的「敘事結 構」。便如「文本」對應「情境」或社會「本相」,這些文本敘事結 樣也有其對應的「情境結構」或「社會結構」。

## 歷史心性、文類、模式化情節

「模式化情節」指不同(歷史)敘事所依循的類似情節。「文

類。指"種轉引或規範(歷史)文本內涵、用詞與章節的書寫結構。 「歷史心性。則指,在特定社會文化情境下,人類更基本的對族群 「起源」、(歷史)之思考與建構模式。它們之間有涵括關係——在某 種「歷史心性。下產生許多相關「文類」,而每一種文類中也包含許 多「模式化情節。書寫。

以「模式化情節」來說・真實的事件在我們身邊時時發生,然而 人們注意並記錄下來的「人物」與「事件」常腦含某種敘事模式;它 們或請敘事模式而被盡寫,或因其符合此敘事模式而被記錄,或因需 要而被人們隨此模式建構。在本魯中,我所舉的例子主要是中國歷史 文獻中的「英雄徒邊記。敘事,又如,在中國「正史」之分傳經 中,敘事營常以「姓名、郡縣」為起始——「羊欣字敬元,泰山南城 人也」、「李將軍廣省、隴西成紀人也」。<sup>60</sup>如此以「姓名一部縣」 為起始的人物傳記曹齊範式,其深層卷義是將「個人」繫於華夏血祿 與空間之特定隆穩位置上。

中國「方志」中常有關於地方任女之懷式化記載。如《幣周國 志》中有關懷柔人姚超兩個女兒的事蹟——「值几種夷反,殷報,獲 二女。欲使牧羊。二女督不辱,乃以求連願自沉水中。。<sup>61</sup>如前所言。 《華陽國志》被懷敬而形成方志文類;不僅如此,其以「寧死不辱」 為主要情節的女性傳記敘事。也成為後世方志中常見的仕女志「模式 化情節。。再者,這些善寫中女性常被定位為「某人之女」或「某人 之妻」,此也顯示其在確夏血緣想像中的邊緣地位。便如「英雄徒邊

<sup>(2) (</sup>宋書) 62/22· 羊政: 《史記》109/49· 辛將軍列傳。

<sup>(3) 《</sup>節陽國志》10a,先賢士女地讚。

記」表現「華夏中心主義,觀點下的四方邊緣人群意象,以「死節」 為敘事上軸的仕女傳記,則表現「男性中心主義,觀點下的典範女性 意象。於是透過「模式化情節」之文本,社會現實本相(或情境)得 執玄粹與延續。

至於「文類」、它不僅產生並乘載許多文本,文類自身也可以被 視為一種結構性文本。在特定社會與時代清境背景下,一種文類格式 持續產生新的文本:作為社會記憶文本的流傳、強化或修正此種社會 情境。在傳統華夏中,「族譜」、「方志」、「正史」是最重要的三 種文類,人們之所以相信遺數文類,是因為至少千餘年來,許多華夏 便存在於遺述文類及其文本所造就的「情境」中——帝國、部縣及家 族、因而此二種文類所對應的情境,主要為在經濟與文化生態下的政 治與社會組織情境。二十世紀上半葉的民族學、語言學、體質學之論 文與報告,以及採納遠些資料而撰成的民族史、民族志、又是一些近 代產生的新文類。透過遺华新文類,近代中國知識分子重新描述「中 國人,的內涵別邊緣、也類此重新鄧麗、中國人,的本質與邊緣。

社會情境的館人變覆,也常便舊有文類之內絕形式發生改變,或 讓此體文類根本消失,產生新的文類。如「正史」此種文類,職然與 傳統的「雙夏認同」以及等夏帝國內部之社會分群有關;當近代「華 夏認同」轉變為「中華民族認同」,而民主共和體制取代封建帝國 時,此體文類便消失了。又如,「地方志」此體文類與一地方之「華 夏化、有關;透過地方志曹寫,一地成為華夏之城,其人成為華夏之 人。因此逐過分析(華陽國志)這樣的地方志文本,我們可以了解當 時勤人作者如何將獨稱人華夏之城中。透過《華陽國志》與後世地方 方表之此數、我們也可以由不同時代的人如何能釋此「整體」中的「都

#### 分 ,以了解華豐本質及其戀源。

最後,「歷史心性」,這是更基本的歷史總構模式;或者說,它 更具「根基性」,因為它只涉及「歷史」最重要的部分——起源。它 所對應的社會情違或本相,與一地的資源環境及人類社會生態有關。 在本書中,我分辨兩糖「歷史心性」——英雄組先歷史心性、與弟兄 祖先歷史心性。另外,「勝馬虛那為祖」之歷史故事,以及將英雄或 弟兄祖先神佛化(因而「血緣群體」成為「信徒群體」」之歷史故 事、信可觀為此兩種歷史心性在佛教文化影響下的豐體。在中國歷史 文化應中的人、或世界絕大多數文字文明中的人,都在「英雄組先歷 史心性」下而傾向於相信英雄組先歷史。也由於受此歷史心性掌控, 人們易將「弟兄祖先故事」及其它歷史心性下所產生的「歷史」當作 是虛體的地質所類類相結然。

一種結構性社會情境。產生特有的,可支持比社會情境的歷史心 性、然而歷史心性本身只是一種「心性」,一種文化傾向;它只有奇 托於文本,或某種文類中的文本,才能在流動的社會記憶中展露它自 己。因而歷史心性之下所產生的,主要是文本(或表徵)。文本與文 本筋的複方,複製,形成文類。文類結構中因此鑑合歷史心性;如中 國「族譜」與「正史」此兩種文類中,都含有英雄組先歷史心性;如中 現在其文本敘事之中。如在中國「族譜」中,無論是「姓氏源流」中 的遠祖,或「宗族源流」中較近的祖先,大都是源自一個「英雄始 組」。無論如何,文類對於歷史心性而言,猶如一種保障與屏簾。一 方面它保障歷史心性,使其得以藉文類結構所延續,另一方面它屏障 歷史心性,使書寫者與閱讀者為又類結構所吸引,而無視於其後的歷 史心性。 無論是社會情報或歷史情境,都有深透層次之別。文本、範式化 情節、文類與歷史心性、分別對應各種不同層次的情境。雖然很難截 然區分。但簡單的說。愈該層的社會情境愈容易反映在多元、多變的 文本符號中,而得到改變與調整。愈減層的社會情境,則愈盛在模式 化情節、文類與歷史心性裡。而相對於模式化情節與文類,歷史心性 是不易被改變,也最不易為我們所奪養,因而使其政為改變不易的 「結構」

文本、範式化博節、文類、與相關意識肝態與社會制度情境,有 時整體由外界移而而來。具體的例子,便是中國在近代國族主義下的 雙遷。當時移入中國的不只是國族、國家、民主政治等致古社會組織 與制度概念。同時來到的是產生相關文本的新文類、如期刊、報紙、 釋誌之報專與評論文章。語言學、民族學、體質學之學衛書寫等等。 退些新文類所造成的文本、如何混合醫有的文類、文本記憶而在中國 得其本土特性、便是探索「新中國」特質及其變遷的關鍵。這些,都 還有得我們研究。值得注意的是,新知識、新理性隨著新文類及其文 本的傳播而滋爽。也促成了中國近代政治、社會的大變革。人們透過 新文類、發表各種爭論國體、足族與國民的文本、然而沒有受到爭論 飲及的則是「英雄祖先歷史心性」。這也印證前面我所提及的,愈深 層的「結構」愈不易為我們的理性所發聲。

#### 邊緣、異例、斷裂與符號

我們不易察覺導引文本書寫的深層「結構」,這是因為,生活在 自己所熟悉的世界與各種「核心主義」(centralism)之中,各種計 會、文化娛樂術模範已告訴我們「什麼是重要的社會現象」、「什麼是重大歷史事件」、以及「何言是重要歷史人物」,我們也生活在這些社會、文化與學術創題的虛擬世界中。我們常因此把「表徵」當作歷史事實(historical facts),以此熟悉化投們所熟悉的到識與社會體系。同時,我們也將不熟悉的事物與文本歸於「奇風異俗」、「神話」、「傳義」,描述或該屬它們的荒謬、可笑。以忽略或馴化我們所陌生的知識與社會現象。社會生活與文化所確含的「心性」,以及與各租社會現實相應和的「文類」、使得我們相信其新生產的「表徵」與「文本」,由此而生的社會歷史記憶(文本),自然支持這些社會文化與其期各種權力關係(情境)。此如我在本書前言中所引理判對「歷史性」(historicity)的精關詮釋:「我們創作歷史,我們沉浸其間,我們也或為這樣的歷史人。」(4)

然而當來到「邊緣」,許多文本與表徵在我們看來常是多元、駁 雜或荒謬的。深入分析這些文本與表徵、與構組之門的各種行號及其 隱喻、探索其相應的社會情境與歷史背景、如此所得的新知可能動搖 我們所深信的單一、純正與理性的知識。因此「邊緣研究」的意義在 於:採入並深完邊緣,邊緣的空間、時間、人物與書寫之中,我們較 容易脫離自己所熟知的文化與知識體系掌控,而將陌生、矛盾與荒謬 現象化為熟悉。藉此新知,我們也可以再恶考我們過去所「熟知的」 世界;我們所熟知的知識與社會現象,也可能由於此反思性新知而變 為陌生。

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Paul Ricoeur, "The narrative function," in Hermeneutics and the Human Sciences, 274.

因此透過本書段所強測的文本分析,不同於結合各種史料(成各種學科)以歸納、發掘「華寶」的「類比法」(analogy)。雖然「類比法」及,類如嚴產生的重要法則、然而在尋找「相似性」(simlariy)的類比活動中,我們經常無去擺脫自身文化、認同與生活經驗的影響。我們的知識理性、常深植於當代社會文化與沒實利益中;暴於此知識理性、幾何定義、尋找何者是「相似的」、「相關的」與「合理的」,以建構「閩新悉的、利己的知識體系。相對的、文本分析特別者重於詮釋一些不尋常的、特異的、斷裂的與羰忽略的現象,也就是投,文本分析之切了點經常不是「熟悉與相似」。而是,文本中或文本開所呈現的。或我們在文本閱讀中所被受的,荒醫。斷裂、矛盾、失憶、機輔與挫折。你由多元資料開產生的「異例」,或者我們的理性與一般時間、空間距離外的「古代」、「土著」世界間的差異、我們可以嘗試了解一時代或於資。情境。的複雜結構。以及一個「當代情境,與另一個「當代情境,與另一個「當代情境,與另一個「當代情境,與另一個「當代情境,與另一個「當代情境,則的延續與變遷

在一穩定、核心的社會情境中,人們服膺於類似的心性、文類與 文本、及它們的「權威性」,這樣的社會情線傾向穩定而少變化。但 在時代、社會、空間與權力的邊緣情境中,與之相應的是多元的心 性、文類與文本、人們對同一文本的解禮也或有不同——社會變遷、 認同變溫便經常在此發生,或由此發生。這樣的多重邊緣(multiboundanes) ——如本審中所提及的,春秋的句吳、奏漢之巴獨,實 南地區中世紀的南韶與大理國及明濟的白人,宋代以來的苗醫,以及 近代川西的瓦亨上司——正是我們了解歷史與「歷史」的顯鍵點。在 多重邊緣的權征聯結地帶(conjuncture),各種歷史與「歷史」發展 在此匯結,產生許多人物、事件、個人言行與文字敘事。探索它們所 反映的社會情域,以及解讀立們在觀察者各種上類過是下所呈現的模 機、荒謬、斷裂,我們可以嘗試了解歷史心性如何透過文類造成各種 歷史記憶。它所反映的社會現實本相,及其所映照的也是我們所信賴 的「歷史」之本相。

### 符號與結構之間:模仿與攀附

の 走色表 Robert Damton 所言:「童我們為走程縣—磁導路——個支路——個連稿」及 — 首首時、我們知道自己佛及刘美世章來的。由一個文教及路面的一面等于,我们近不以 積落一個相景的含義理像,這樣的思考建建,並至可能成——個形成有美妙的景學。」 見 Robert Damton, The Great Cat Massaire And Other Episodes in French Cultural Hattery (New York: Base Books, 1946).

<sup>(6)</sup> Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge (New York: Pantheon Books, 1972); Pierre

歷史心性、文類、模式化情節都是影響歷史文本書寫的「結 情」; 華夏帝國、郡縣、家族以及郡縣與帝國定關係、或華夏邊緣的 社會現實等等,則為各種的社會組織與社會情質「結構」。在本書 中,我也探討各種文本與社會「符號」——如各種「英雄徐邊記」中 的英雄符號(太伯、莊鄉、三苗),以及社會中的個人(如黎光明、 故世德等)之言行。藉著這些資料與相關討論。我們可以深入探索一 個「符號」與「結構,間的重要聯結——複擬(或單對、凝想)。

一個文類(結構)的形成,如「正史」,是由於後世史家在編輯。書寫「正史」時。建館、模擬以前歷代的正史書寫:此種文本架構上的模擬。形成正史文類的「文本規範」。不僅如此,漢代以來歷代中國朝廷也滅高產生一章編輯正史的制度與流程。此制度與流程也在後朝機議前朝的情形下形成規範——這是正史文類背後的「制度範。」還有「正史編寫者藏在另」個範式化情境中,那便是「零國」。各個朝代的唯夏帝國,以及所謂「征服王朝」帝國(指中國史中的遼、金、元、清等王朝),在統治形式與內涵上也模擬從前各王朝。此「帝國」的存在,為生存其間的正史編寫者提供另一個「結構」——這是影響文本書寫的「政治社會規範」。而以上這一種「規範」,皆來自於後世對前世之「模擬」。當作者在選擇、組織各種符號以構成「正史」文新的諸正史文本之一。即使如此,作者之當代情境類似人經歷在各種實際規範下,其正史書寫句

有不同於前史之處,或其刻意有別於前史。也因此每一個「正史」作品,都藉其文本符號修訂「正史」文類概念。

至於「模擬」的動機、包觸與情感、則主要在於人們追求或零附較好的或較安全的存在。一位作者在創作文本時,或不自覺的順從於一種文類、或刻意選擇一種文類、首顯示這是在針會本相下的一個思駁或零附。屈服或零附的目的在於,在社會既定的價值觀下,創造一可被接受的或被讚許的文本。如《史記》以其章節與文字完美刻劃出一個帝國情境、以此合理化漢帝國內的各種人群階序關係。因此居於此階序社會上層並為王朝服務的後世史官,在欣賞、樓擬《史記》並衛此寫作「正史」時,他們也是在肯定(或無法違逆)此帝國情境。

在社會制度、組織與本相等「結構」方面。其構成「符號」主要為人們的各體言行表戲。同樣的,個人的艱糖言行在社會上成為一組範式化表版、因此強化某種制度化或範式化的社會情境。如江南吳人知識菁英何官稱「木伯」為本地期創文明,他們自己也謹習漢文化(靉塵書及邊循漢人智俗);如此「表徵」使得「情境」——江南為華夏之地、其人為華夏之人——得以德固。在此、我們觸及「游更」。或「華夏也」的問題。在漢政治、文化之優勢情境下,「個華夏邊學之「豐夷」,透透其百行學止,直稱起先來自湖廣或江西、蓬守端午、中秋等年節問俗。這也是一種繫附,或如生物之「飄穩」(municry)——為「追求破好、較安全的存在,而偽裝成他者之行為。在另一方面,被華夏限為「豐夷」者接受自身是「繫氫」、「蚩尤」或「三 苗」的核商,但在言該、儀式與書寫問將這些「祖先」加上一些英雄化符號;同樣線由社會成員的相互「模仿」,這些儀式與書寫被與範化、而形成一足以跨羅與自傲的認同情境。因此許多構成因子間的

Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977); Renato Rosaldo, Culture and Truth The Remaking of Social Analysis, 2nd ed. (Boston: Beacon Press, 1993).

「模擬」所產生的表徵,不僅造成整體「結構」或「情境」(如漢人 或漢文化)、在另一方面、「模擬」與相對的「反模擬」(游耀)所 造成的表徵、也造成「結構」或「情境」雙遷(如發生在華夏邊緣的 認同變遷)。

以建立於「黃帝子孫」血緣想像的華夏來說,這樣的「駕記句「情境」或「結構」之形成,也聽舊許多構成因子對黃帝血緣的「等 附」或「擬體」(或ప追求尊養的身分,或為避免受故殿)。在本告 中我已說明,在政治地理鑄緣以及社會邊緣、許多「華夏邊緣」人群 如何攀附黃帝為其組隊,而造成華夏認同在歷史過程中的擴張。此他 人們擊附黃帝的情能廣結,信便早即表露於,則有關黃帝的傳說上。在 許多中國單形文獻中結香此傳能或其遲度。如《史記》記載稱:

資命報首山鄉,錦鼎於蒴山下。鼎既成,有能壘胡蘭下迎黃命。 黃帝上騎,鄰臣、後宮從上者七十餘人,龍乃上去。餘小臣不得 上,乃悉持龍蘭,龍蘭拔,墜黃帝之弓。百姓仰望,黃帝既上 天,乃植其弓與龍鬚號。(7)

在《楚辭》中亦有「軒轅不可攀援兮,吾將從王喬而與戲」之 語・直至今日,這故事還常出現在一些名為「中國民間故事」之圖書 中,亦可見此時話傳說流傳之深遠。這神話故事中的一些符號,有重 要象徵卷義。「黃帝」與「鼎」皆象徵舊政治權力;鼎、後宮、群臣 也代表榮奪富貴;開也是煉丹工具,象徵對超脫生死的追求。黃帝在 鑄開成功後樂龍拜天,代表政右上的最高功業成就,代表得榮華富貴 之極, 父皇敬遠遠遠, 醫藥所得之超散生死。無論如何,小臣門摯 罷穀存室與黃帝一同昇天,是這碑話中最重要的,項象徵主題——攀 附;無論是追求權力,富貴或健康水生,黃帝都成為人們攀附的對 令。

在《発在減藏之開》一審中報營提及、文化之模仿、攀附常發生在製近人群之間。即此種 針會文化過程發生的 本地 情境 (local context),在有限的文獻記載中不易呈現,更經常被扭曲。名制概念上「樣版化」(範學化)編見,便我們在採訂各種認同變遷或計會流動時,常住愈由「排議人」到「漢人」的轉變,或「工人」都是一些範學化概念,一些被針會界定的「結構」化區分。在社會現實層面上,無論在「非漢人」與「法人」、如在「平民,與「上族」之間,都存在自為後表示等的邊緣地帶;在它們內部,如所謂「漢人」或「上族」之間,也存在非常多的差異與階序邊界。模仿與擊附,便經常發生在這些文化與社會界線模糊的波幾變與邊界。發生在各層面的與近群體之間。

如本書所提及的蜀人泰宓(第四章)與越人虞關(第六章)的例 f:所謂親近討讀在本上情境中的互動,便是指他們與來自中原的同 條們在一政治社交團中的密切接觸。就在此情境中,來自中原者鄙夷 本地上人及其體史,本地士人因此笥繼本地之地靈人傑,但同時也攀 附華夏的英雄祖先。這樣的首行奏徵,被記錄成傳成為文本奏徵,更 強化一些此會現實本程——蜀人或吳越人為華夏之人,但居於華夏奠度

<sup>(</sup>文記)28/6,封禅書。在中國早期文獻中,此所傳說也見計《莊子》、《三輔黃圖》、 《水經注》、《雲皇七鑑》等書。

<sup>(</sup>R) 王明珂·《某在差藏之間》, 頁 377。

線·又如索上可在與漢人知識階層訪客(黎光明)的對談中,「所談 輒引報章雖誌」。其弟索上舍則在接待相同訪客時,「睡在鴉片環境 的等遷,談羌民習俗(第十一章)。還兩弟兄的行為表現,皆表現形 -時代中國遷疆上司家族成員的模擬與禦附行為——前者模擬新時代 的知識分子,後者模仿當時傳統社會的乘人仕辨。

如此便在人們日常生活與各層面親近人群的互動中,在跨行與相互模仿、跨鐵所產生的種種行為。百餘與文字表徵中。種種之概念性、制度性「結構」——如華要內部各擬血緣人群單位(家族、宗族)、空間人群單位(郡、縣、南方人、北方人等),各層次的「邊緣」(鄉野之人、蠻爽),以及華夏及其帝國——逐漸形成,並不斷受人們的行為。言論與文字表徵「符號」影響而變遷。

### 反思與反省的歷史

由於資新、國家主權及跨邊境交流等因素、國家與民族「邊界」 是最時聖也是最危險的,最遙遠也是最切身的,最易被忽略也是最受 密切關注的。有族群舍意的「邊界」,不只是地理空間上的實質邊界, 也是人們在日觀意識上所建構的「邊界」;它的指涉範圍由遠方的與 族,到人們心目中身邊可能潛藏的異類,無論是那,穩邊界,都涉及 人們的樂體歷史與文化雙像與建構。人們想像有「真實的過去」, 也就是「根據歷史」(當代民族史是其一),造成「我們」與「他 們」間的國家與民族邊界。也在此種歷史想像上,強調「我們」與 「他們」在飲食、服飾、生活習俗上的種種文化邊界。

在這許多的歷史想像與建構之後,是真實與切要的資源壟斷、分

事與分配情境——「華夏」便是如此一個以「華夏邊緣」排除外人。 推護共同資源,並在華夏內部作階序化資源分配的詳體;「華夏舍 國,是選些目的之實踐工具。不僅如此。在春秋戰國至漢初,「英雄 相先歷史心性」成為支持華夏認同最主要的歷史心性,此已決定了 「華夏」的內在本質 —對外擴充邊界資濟及對內階序化分配資源的 詳體。「英雄徒邊記」歷史記憶,表現華夏對內階序化分配資源的 所謂「情談」。然而華夏邊緣的擴張,大數在漢代已達其極限;受 限於歷史心性」人群(如各華原樹牧部族及高麗等)之競爭,因而後來 只在衛方有所推進。

在本書中・我嚴主要的目的並非是「解構,有關的英雄組先或弟 兄祖无歷史」而是希望探索歷史敘事背後書寫者的情感、意圖與所應 清境、並對此「歷史」創作有深入的體會與體證。譬如,中國與韓医 學者可以不用爭論「衰产」之事跡是否為「歷史事實」,也不用訓論 "黃帝」或「檀君,事功是否為神話。透過歷史研究,韓國學者可以 讀會「宴子幹朝華」歷史記憶之產生博境。及敘述此歷史者之情報與 德圖・中國學者亦可以在金舊軾、僧一然等有關「朱蒙」與「檀君」 的歷史敘事中,理解及體會當時高麗作者們建立與發聚朝齡人認同的 情境與情感。在這樣的歷史研究中,我們也不會輕乎或嘲弄「沒有歷 史的人群」,放棄我們發隘的「歷史」觀點、仔細傾聽那些常數我們 觀為「神話」或「類野傳說」的聲音、如那些「弟兄祖先故事」或 「大鵬無那生之手爺故事」,或混合「阿育王之子」與「少查及其十 個別為「神話」或如此,我們他可以反思自己所相信的「歷史」。這樣的 情態與樂廳,如此,我們也可以反思自己所相信的「歷史」。這樣 歷史研究,將研究電心由文獻所呈現的「歷史事實」,轉移至它們作為「歷史敘事」所再現的當代情境與情號;由將意於文獻中之重要事件與人物,轉而更注重邊緣的、不需常的、矛盾的記載。這樣的歷史研究探察的並不只是文獻承載與呈現的「歷史」,而更是人們生存其間並普遍透過口號。機式與日常行為來表達的「歷史」,如此不僅讓大「歷史」,研究的範圍,也藉此知識提倡。權白變一。我們的言行舉止循係延續與改變歷史。

今日許多國際、族際邊界糾紛皆由「歷史」造成,其背後的人類 社會本程不外是資源競爭。歷史學者深人研究、爭論、些表象化的歷 灾事實(historical facts as representation),非但不能解決問題,反而 因各據其認同立場,選擇性的取材、編織與詮釋歷史;如此之「歷 史、總常數數民族情緒,導致更多的人群衝突。我認為、如今我們需 要的是建立。僅新的歷史知識。一種能揭露歷史真實面相的歷史知識 (historical truth as revelation)。這種歷史知識不在於強調分辨歷史記 裁之真實與虛構、而在於嘗試理解書寫者的「情態」與「意圖」,及 產生如此敘事的各種「情境」,如此我們才可能對他者所宣開的「歷 史、產生如此敘事的各種「情境」,如此我們才可能對他者所宣開的「歷 史、產生知此敘事的各種「情境」,如此我們才可能對他者所宣開的「歷 更、確知自然可能對他者所宣開的「歷史」,你這樣 即歷史知識,其目的也不在於以「過去」來證實或學雜資源「邊 界。,看以整固各種「與範」與「結構」,而是反思發生存「邊界 的多元 (multiplicity)、模糊(vagueness)、跨越(cross-passing) 與漂移(fluidity)等現象,以及「人」在各種情境「結構」中的選擇、極仿與創造能力,並由此反思各種的典範計會情始與本相。

<sup>6.</sup>在光·我的觀點指示了來去歷史學者 Enc Hobbsham 的觀點不同。這一萬文章中,他 稿、若一個無辜的人就近上这處。布頭榮愷的自己是無辜的。此時也需要的並不足了便 現代的。理論。而是否是是父妻母的就巧《福曆經濟管理論》,是, Enc Hobbshawm, D Hutory (New York: The New Press, 1997), 272、雖然所謂「復成代的」理論指示權果。我 仍不證據他所能看事所「就我的知识如何的知识解解的方表就,我所述是就要相等」可以不

传与它的。但其近——收是近、整實的理論部下以進一個為事的人經歷,情形的海納於 於上其化高年的人也被近上水底。我所生在的歷史研究、以此為的。便是從家在付待 "情况。下人们曾想讓我到近一卷一個景。"而原他在小於不知的情况之中。這例的歷 更明宗,也以是我所呈始以及歷史及分册更明察。并是有便是,在人們所容明的"歷 更一、實施以無則分者需要那一卷一起相關。」而明的原因原因之他的學問。 "是一、實施以無則分者需要那一卷一起相關。"他們也可以由此

# 參考書目

#### 一, 古籍參考書目(清代及此前)

(大理叢書·金石籍),大理叢書第十冊,北京:中國社會科學出版 社,1993。

(山海經)・畢氏巌霾山館校本・台北: 散業書局・1977・

〈世本〉・叢書集成・北京:中華書局・1985。

《古文苑》·北京:中國書店·1991。

《左傳》、十三經主疏、台北:藝文印書館、1970。

《田氏族譜》(1831);湖北省恩施縣檔案館藏:

〈田氏新族譜》(1995);湖北省來鳳縣民族事務委員會藏。

《白靈因由》、中國少數民族古籍集成 87、成都:四川人民出版社, 2002、

《明子》,張湛注,叢書集成,上海:商務印書館,1939。

《汶志紀略》、油印本、四川省阿壩藏族羌族自治州汶川縣志辦。

〈周易〉,十三經注疏本,台北:藝文印書館,1970。

《周禮》,十三經注疏本,台北:藝文印書館,1970。

《尚書》・十三經注疏本・北京:中華書局・1980。

《明實錄》,黃彰鏈校勸,台北:中央研究院歷史語言研究所, 1984。

《南韶圖冊》(及文字卷),見李霖燦,《南韶大理國新資料的綜合 研究》,台北:中央研究院是族學研究所,1967。以及,劉長 久,《南詔和大理國宗教藝術》,成都:四川人民出版社, 2001。

《胡北施南府來鳳縣散毛司老賽染賢堂譜序》,湖北省來鳳縣檔案館 遊。

(孫子羅注) · 郭化若譯注 · 上海: 上海占籍出版社 · 1984 ·

(商君書》、台北:中華書局、1965。

(國語),四部備要,台北:中華書局,1981。

《准南子》、台北:中華書局、1966。

《莊子集解》,王先謙集解,台北:華正書局,1975。

《湖廣卯尚等處世襲軍民安撫使司安撫使向氏譜》(1808),湖北省 安國縣檔案館藏。

《無錫志》·宋元方志鐵刊·北京:中華書局·1990。

《萬載流芳》(龍氏族譜) ·廣州:廣東中山大學歷史人類學研究中 ふ議。

《蜀王本紀》,見《全上古三代秦漢三國六朝文》,嚴可均校輯,北 京;中華書局,1991。

《詩經》,十三經注疏,台北:藝文印書館,1970。

(管子),四部叢刊,上海:上海書店、1989。

(歌國策)・北京:中華書局・1985。

《韓非子》、上海:上海書店、1989。

(禮記)・十三經注疏本・台北:藝文印書館・1955。

〈魏略〉、《三國志〉魏書、東夷傳、注引〈魏略〉、

(臨冠子),四部載刊・上海:上海書店・1989。

大司徒,絳求堅贊(藏,14世紀),《朗氏家族史》,贊拉,阿旺、

余萬.台譯,西藏人民出版社,2002,

E 夫之(明),《黃書》,上海:上海占籍出版社,1997。

E符(漢)·《曆夫論》·上海:上海書店·1989。

E溥(宋)·《唐會要》,北京:中華書局·1985。

今狐德棻等(唐)·《周書》,北京:中華書局·1971。

司馬羅(漢)、《史記》,北京:中華書局,1959。

田汝成(明),《炎檄紀聞》,上海:商務印書館,1936。

田雯(清)・(黔書)・北京:中華書局・1985・

朱輔(宋),《溪豐叢笑》,見《中國少數民族古籍集成,養文

版》、第83冊、成都:四川民族出版社、2002。

朱熹 (宋),〈常熟縣丹陽公祠堂記〉,見范成大,《吳郡志》卷

4·學校·上海:商務印書館·1939,

羊結(晉)·〈請代吳疏〉,見於〈全上占三代泰漢三國六朝文〉, 全晉文,41,北京:中華書局,1991。

安顯湖(朝鮮)・《東史綱目》・京城:朝鮮古書刊行會・1915。

吳蒙梅、周祚鐸(清),《直隸理番廳志》,1866。

李吉甫(唐),《元和郡縣圖吉》,北京:中華書局・1985。

李星湖(朝鮮),〈題東史篇面〉,見安鼎湖,《東史綱目》,京 城:朝経古書刊行會,1915。

李延講(唐),《北史》,北京:中華書局,1974。

李延壽(清)・《南史》・台北:台灣中華書局・1972・

杜佑()), (通典),北京:中華書局·1988。

沈約(梁)・《宋書》・台北:台灣中華書局・1981。

來嫩(三顯),《本蜀論》;引自於鄒道元(後魏),《水經注》

33/1 · 江水。

周季風(明)纂、《正德雲南志》・見於方國瑜王編、《雲南史料叢 刊》第六卷、昆明:雲南人民出版社、2000。

房玄齢等(唐)・《晉書》・北京:中華書局・1974。

林寶(唐)撰·岑仲勉校·《元和姓纂四校記》·台北:中央研究院 歷史語言研究所·1991。

金富軾(高麗·12世紀),《三國史記》,朝鲜史學會編輯,京城 府:景仁文化社,1941。

泉甫謐(晉)、《帝王世紀》、北京:中華書局、1985。

范成大(宋),《吳郡志》,叢書集成新編 94、台北:新文豐出版公司、1985。

范成大(宋),(桂海國衛志).上海:商務印書館、1930。

范曄(劉宋)・《後華書》・北京:中華書局・1965。

徐居正等(朝鲜),《東國涌鑑》,京城:朝鲜古書刊行會,1912。

凌油之(明)。《墓姓統譜》、台北:新興書局、1975。

員半千(唐),「蜀州青城縣令之奚君神道碑」,見《全唐文》165、 北京:中華書局,1987。

師範(清)・《滇繫》・台北:成文出版社・1968。

研問(準)・《準書》・北京:中華書局・1962。

班欽索南查巴(藏,16世紀),《新紅史》,黃願譯,西藏人民出版 計,2002。

馬端臨(元),《文獻通考》,台北:新興書局,1963。

常璩(晉)著‧劉琳校注《華陽國志校注》‧成都:巴蜀書社‧1984。

張道宗(元),《紀古滇說原集》,台北:正中書局,1981。

梁建芳(唐)·《西洱河風上記》·昆明:雲南大學出版社·1998。

梁載(唐),《十道志》,見《太平御覧》171,州郡部17,江南道下,辰州條引《十道志》。

股股(元)、《宋史》、北京:中華書局・1977。

股股(元)。《金史》·台北;台灣中華書局·1981。

般般(元)・《遼史》・台北:台灣中華書局・1981・

許嵩(唐),《建康青錄》,中國野史集成一,成都:巴蜀書社, 1993.

郭松年(元),《大理行記》,見於方國瑜王編,《雲南史料叢刊》 第三卷,昆明:雲南大學出版社,1998。

陳文纂(明),《景泰雲南圖經志書》,見於方國瑜王編,《雲南史 料義刊》第六卷,昆明:雲南人民出版社,2000。

陳壽、晉),《三國志》,北京:中華書局:1959:

陸次雲(清),《峪谿織志》,見於《中國少數民族占籍集成、漢文 版》,第83冊,成都:四川民族出版社,2002。

陸增祥(清)編,《八瓊室金石補正》、北京:文物出版社,1985。

陸廣微(唐)・《吳地記》・南京:江蘇古籍出版社・1999・

賀遂亮(唐)、〈大唐平百濟國碑銘〉、《全唐文》200、北京:中 華書局、1987。

閔敘,《粵述》,北京:中華書局,1985。

楊迦襻等(清), (茂州志), 1831。

董越(尚矩)(明),《朝鮮難志》,台北:國立中央圖書館,1981。

成預(晉),《會稽典錄》,見陳壽,《三國志》,處翻傳,裴松之 注引。 都應能(明)修,李元陽(明)纂,《重印李脩要雲南通志》,雲南 能氏覆原別墅鉛字重排印本,1934。

趙德林(清)修,《石泉縣志》,1834年刊本。

趙曄(漢)・《吳越春秋》・台北:台灣中華書局・1966・

趙藩(清)・《續雲兩備徵志序》・見於王崧、《道光雲南志鈔》、 「擴說」・昆明:雲南大學出版社,2001。

劉知幾(唐)、《史通》、上海:上海書店・1989。

劉昫(後晉)・《舊唐書》、北京:中華書局・1975・

蔡巴·貞噶多杰(藏・14世紀),《紅史》,陳慶英、周潤年課、西藏人民出版社、1988。

楼銷(唐), 向逹校注, 《嚳書校注》, 北京: 中華書局, 1962,

樂史(宋),《太平寰字記》,叢書集成,北京;中華書局,1985,

歐陽修、朱郎(宋)・《新唐書》、北京:中華書局・1975。

鄧雲霄(明),《遊九疑山記》,見於《新增月日紀古》,台北:中 央研究院漢籍電子文獻1.3 版。

蕭子顒(梁)・《南齊書》・台北;台灣中華書局・1966。

葡智漢(清),《新增月日紀占》,台北:中央研究院漢籍電子文獻
1.3 版。

駱寶王(唐)、「兵部奏姚州破賊設蒙儉等露布」、「姚州道破逆賊 諸沒弄楊雯柳露布」、《全唐文》199、北京:中華書局、1987。

鹽劭(漢)撰,王利器校庄、《風俗通義校注》,北京:中華書局, 1981。

應邵(漢),《風俗通義》,全上古三代泰漢三國六朝文,北京:中 華書局,1991。 謝肇嵩(明),《滇路》,見方國瑜主編,《雲南史料叢刊》第六 祭,臣明:雲南人民出版社,2000。

瞿九思(明),《萬曆武功錄》,成都:巴蜀書社,1993。

線收(北齊),《魏書》,台北: 關文書局,1975。

魏徵(唐)・《隋書》・北京:中華書局・1973。

配裁(期)・《赤雅》・知不足齋義書本・北京:中華書局・1985・

羅認(宋),《路史》,台北:台灣商務印書館,1969。

釋一然、高麗・13世紀)・《三國遺事》・韓國漢籍民俗叢書・第・ 録・台北:東方文化書局・1971・

顧炎武(明),《日知錄》,台北:臺灣商務印書館,1978。

電消元(後魏)・《水郷注》・台北:台灣商務印書館・1965。

#### 二、一般中文参考書目

上海市文物管理委員會,《馬橋:1993-1997年發掘報告》,上海: 上海書書中版計,2002。

中國社會科學院考古研究所,《新中國的考古發現和研究》,北京; 方物中版計,1984。

尤中, 《僰古通記淺述校注》, 昆明: 雲南人民出版社, 1988,

方國瑜、(南韶野史) 概說,見於方國瑜上編,《雲南史料叢刊》第 四卷,昆明:雲南人民出版社,1998。

木芹, (南詔野史會證), 昆明: 雲南人民出版社, 1990。

王天元(王元輝),《近西遊副記》,成都:四川文藝出版社,1997。

王汎森・〈從經學向史學的過渡——廖平與蒙文通的例子〉〈歷史研

党) 2 (2005):59-74。

- 王明珂・〈西周矢國考〉《大陸雜誌》75.2(1987):70-85。

- 一一,〈歷史文獻的社會記憶殘餘本質與異例研究——考古學的隱 輸〉,《民國以來的史科與史學》,台北:國史館,1998。
- ----、〈歷史事實、歷史記憶與歷史心性〉、《歷史研究》5 (2001):136-147。

- 王桐齡,《中國民族史》,據文化學社 1934 年版影印,上海:上海 書店,1989。
- E堯、陳踐譯、《敦煌本吐蕃歷史文書》,北京:民族出版社, 1992。
- 四川省編輯組,《四川省苗族傈僳族傣族白族滿族社會歷史調查》, 成都:四川省社會科學院出版社,1986。
- 田玉隆編,《蚩尤研究資料撰》,曹陽;貴州民族出版社,1996。
- 石泰安(R.A. Stein)著,耿升譯,《川甘青纖走廊古部落》,成都: 四川民族出版計,1992。
- 石碩, (藏族族颇與藏東占文明),成都:四川人民出版社,2001。

- 成都市文物考古研究所、北京大學考古文博院編、《金沙灣珍——成 都市金沙村遺址出土文物》、北京:文物出版社、2002。
- 任乃強,〈天全散記——高上司世系〉・《康藏研究月刊》25(1949)。
- 江章華、王毅、張擎・〈成都平原先秦文化初論〉,《考古學報》1 (2002):1-22。
- 作者不詳、《朝鮮史路》、台北:台灣商務印書館、1981。
- 呂思勉・《中國民族史》・據世界書局 1934 年版影印・上海:上海 書店・1989。
- 宋建, (論良者文明的興衰過程), 浙江省文物考古研究所編, 《良 渚文化研究》, 北京: 科學出版社, 1999。
- 李丙燾、《韓國史大觀》、許宇成譯、台北:正中書居、1961。
- 李歩嘉・《越絕書研究》・上海:上海古籍出版社・2003。
- 李紹明, 〈占蜀人的來源與族廳問題〉, 見於李紹明、林向、趙殿增 主編, 《三星雉與巴蜀文化》, 成都: 巴蜀書社, 1993,
- 李學勤, 〈談祝融八姓〉, 《江漢論壇》2(1980):74-77。
- ---· 〈論包山簡中 楚先祖名〉· 《文物》8(1988):87-88。
- 李霖燦、《南韶大理國新資料的綜合研究》、台北:中央研究院民族 學研究所、1967。
- 杜正勝, 《周代城邦》,台北:聯經出版公司,1979。
- 沈松僑・〈我以我血薦軒轅:黃帝神話與晚凊的關族建構〉・《台灣 社會研究季刊》28(1997):1-77。

- 始皇陵秦俑坑等占發掘隊,〈秦始皇陵西側趙背戶村秦刑徒墓〉, 《文物》3(1982):1-11。
- 抱咫齋雞著,〈中國人種考原〉,見蔣由智,《中國人種考》,上 海:上海華頂書局發行,1929。
- 明羅鈴・〈神話傳說與民族認同——以五溪地區苗族盤狐傳說為例〉,《廣西民族學院學處》27.3 (2005):91-94。
- 閣僚洲、〈早期党項史研究》,北京:中國社會料學出版社・2004。 林向・〈論占蜀文化區――長江上游的古代文明中心〉,見於李紹明,林向、趙殿增主編・《三星堆與巴蜀文化》,成都:巴蜀書 針:1993。
- 林惠祥、《中國民族史》、上海:商務印書館發行、1936。
- 休繳宴,〈西藏卵生神話源流〉,《西藏研究》4(2002):81-89。
- 青海省社會科學院藏學研究所編,《中國藏族部落》,北京:中國藏 聚出版社,1990。
- 俞偉超,〈江陰佘城城址的發現與早期吳文化的探索〉,《古史的考 占聚探索》,北京:文物出版社,2002。
- 南京博物院,《江蘇吳縣草鞋山遺址》,《文物資料叢刊》3 (1989):1-14。
- 范小平·〈廣溪商代縱目青銅面像研究〉·《四川文物》(1989): 58-61。
- 凌鈍聲,《達疆文化論集》,台北:中華文化出版事業委員會, 1953。
- ---・〈南洋土著與中國古代的百越民族〉,《學衡季刊》2.3 (1954):34-46。

- 夏揚採編,〈涿鹿之戰〉,見田玉隆編,《蚩尤研究資料選》,費 陽: 貴州民族出版社,1996。
- 夏蘇、《中國文明的起源》、北京:文物出版社・1985。
- 孫作雲、〈中國古代烏氏族諸酋長考〉、《中國學報》3.3(1945):
- 孫華·《四川盆地的青網時代》·北京:科學出版社·2000。
- 採曉芬, 《清代前期的移民填四川》,成都:四川大學出版社, 1997,
- 孫衛國·〈從正朔看朝鮮王朝尊明反清的正統意識〉、《漢學研究》 22.1 (2004): 191-218。
- 宮哲兵,《千家峒運動與瑤族發祥地》·武漢:武漢出版社·2001。
- 徐旭生、《中國占史的傳說時代》(1944)、北京:科學出版社、 1962。
- 徐嘉瑞・《大理占代文化史稿》・台北:明文書局・1982。
- ——·「民家新點」·《東方雜誌》42.10(1946)·見季紹明、程賢 敏纖·《西南民族研究論文選》·成都:四川大學·1991。
- 格勒,《論藏族文化的起源形成與周邊民族的關係》,廣州:中山大 壓出版計,1988。
- 祝世德編,《世代忠貞之瓦寺上司》、四川瓦寺宜慰使司宣慰史署・ 1945。
- 馬艮藤; 〈嘉戎民族社會史〉,原刊〈民族學研究集刊〉4(1944)。 見於〈馬艮壽民族學論集》,周偉洲編,北京:人民出版社。 2002。
- ---·《碑銘所見前秦至隋初的關中部族》·北京:中華書局·

1985 -

- 張弛·《長江中下游地區史前聚落研究》·北京:文物出版社· 2003。
- 張政烺, 〈秦漢刑徒的考古資料〉, 《北京大學學報》3(1958): 179-184。
- 張錫祿、《南詔與白族文化》、北京:華夏出版社、1991。
- 并得本、《差求考察记》、上海:上海良友圖書公司·1937。
- 許倬雲,〈良渚文化到哪裡去了〉,《新史學》8.1 (1997): 135-160。
- 郭沫若・《兩周金文辭大系》・日本・出版者不詳・1932。
- 郭德維,〈蜀楚文化發展階段試探〉,見李紹明、林向、趙殿增士
  - 編、《三星堆與巴蜀文化》,成都:巴蜀書社・1993。
- 陳摩人·蕭亭,《瑤族歌堂曲》·廣東:花城出版社·1981。
- 章太炎,(西南夷屬小記),(制言半月刊)25(1936),見於李紹明,程賢敏編,《西南民族研究論文選》,成都:四川大學出版 計,1991。
- 傳斯年‧〈夷夏東西說〉‧〈慶祝蔡元培先生六十五歲論文集〉‧中 央研究就歷史語言研究所集刊外編‧第‧繼‧台北:中央研究院 歷史語言研究所,1933。
- 傅斯年等著、《東北史綱》,北平:中央研究院歷史語言研究所, 1932。

- 湘、鄂、川、黔、桂、粤、滇滿姓家史編輯組編・《南方滿族礦衍 中》、湖南蘇陽縣・1998。
- 童恩正,《古代的巴蜀》,童恩正文集,重慶:重慶出版社,1998。
- 轄企豐、《中國邊疆》,新亞細亞叢書邊羅研究之二,上海:新亞細亞月刊社,1932。
- 雲南省編輯組,《白族社會歷史調查》,昆明:雲南人民出版社, 1983。
- 黄石林、石興邦・〈龍與中華民族〉・《黄帝與中國傳統文化學術討 論會文集》・西安:陝西人民出版社・2001。
- 黃宣佩、孫維昌・〈馬幡類型文化分析〉・《号占與文物》3
  (1983):58-61。
- 楊亞县, 〈炎帝、黃帝傳說的初步分析與考占學觀察〉, 《黃帝與中 國旗絲文化學衛討論會文集》, 西安:陝西人民出版社, 2001。
  - 都衡,《夏商周考古學論文集》,北京:文物出版社,1980,
  - 間宥, 〈川西羌語的初步分析〉、《華西大學中國文化研究所集刊》 (Studia Serica) 2、1941):58-90。
  - 蒙文通・《占吳鑑微》,民國叢書第 -編,上海:上海書店,1989, 趙殿増・〈三星堆祭祀坑文物研究〉・《三星堆與巴蜀文化》,成 郷:円新書析・1993。
  - 劉師培,《中國民族志》,台北:中國民族學會,1962,
  - 劉桓, 〈試說 "多生"、"百生"與 "婚媾"〉, 《陝西歷史博物館館刊》 2 (1995): 136-138。
  - 劉錫蓬, 《備表紀帶》, 上海: 商務印書館, 1934。
  - 廣西少數民族社會歷史調查組編,〈過山榜〉,《瑤族過山牒文彙

- 編》,北京:中國科學院民族研究所,1964。
- 歐陽宗書・《中國家譜》・北京:新華出版社・1992・
- 蔣由智、《中國人種考》、上海:華通書局、1929。
- 黎光明、王元輝著,王明珂編校,導讀,《川西民俗調查記錄 1929》,台北:中央研究院歷史語言研究所,2004。
- 龍生庭、石維海、龍興武等、《中國苗族民間制度文化》・長沙:湖 南人民出版計・2004。
- 雙江拉祜族佤族布朗族傣族自治縣橫況編寫組編, 〈雙江縣邦馱鄉布 朗族社會調查〉,《布朗族社會歷史觀查》,昆明:臺南人民出 版計:1981。
- 魏正瑾、吳玉賢、〈良褚文化與聚落考古〉、《良褚文化研究》、北京:科墨出版計、1999。
- 羅香林、《中國族贈研究》、香港:香港中國學計、1971。
- 羅豐、《胡漢之間》、北京:文物出版社、2004。
- 蘇秉琦、《中國文明起頒新探》、香港:商務印書館、1997。

#### 三、西文參考書目

- Anderson, Benedict. Imagined Communities. Rev. edition. London: Verso,
- Anzaldua, Gloria. Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. San Francisco: Aunt Lute. 1987.
- Bartlett, F. C. Remembering: A Study in Experimental and Social Psychology. Cambridge: Cambridge University Press, 1932.

- Bourdieu, Pierre and Loic J. D. Wacquant, An Invitation to Reflexive Sociology, Cambridge, UK: Polity Press, 1992.
- Bourdieu, Pierre. Distinction: a social critique of the judgement of taste. Translated by Richard Nice. London: Routledge & Kegan Paul, 1984.
- Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press, 1977.
- Chang, K. C. The Archaeology of Ancient China. Fourth edition. New Haven: Yale University Press, 1986.
- Cottom, Daniel. Text and Culture: The Politics of Interpretation. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1989.
- Darnton, Robert. The Great Cat Massacre And Other Episodes in French Cultural History. New York: Basic Books, 1984.
- Diamond, Norma. "Defining the Miao." In Stevan Harrell ed. Cultural Encounters on China's Ethnic Frontiers. Scattle: University of Washington Press, 1995.
- Duara, Prasenjit. Rescuing History from the Nation: Questioning Narratives of Modern China. Chicago: The University of Chicago Press, 1995
- Ebrey, Patricia. "Surnames and Han Chinese Identity." In Melissa J. Brown ed. Negotiating Ethnicities in China and Taiwan. Seattle: University of Washington Press, 1996.
- Elias, Norbert. The Civilizing Process. Translated by Edmund Jephcott. Cambridge, Mass.: Blackwell, 1994.
- Foucault, Michel. The Archaeology of Knowledge. New York: Pantheon

- Books, 1972.
- The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences. New York: Vintage Books, 1973.
- Han, Yong-woo. "Kija Worship in the Koryo and Early Yi Dynasties: A Cultural Symbol in the Relationship between Korea and China." In The Rise of Neo-Confucianism in Korea. Ed., by W. Theodore de Bary and Jahyun Kim Haboush. New York: Columbia University Press, 1985.
- Halbwachs, Maurice. On Collective Memory. Ed. & trans. by Lewis A. Coser. Chicago: The University of Chicago Press, 1992.
- Henderson, Mae G. ed. Borders, Boundaries, and Frames: Essays in Cultural Criticism and Cultural Studies. New York: Routledge, 1995.
- Hicks, D. Emily. Border Writing: The Multidimensional Text. Minneapolis and Oxford: University of Minnesota Press, 1991.
- Hobsbawm, Eric & Terence Ranger ed. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 1983.
- Hobsbawm, Eric. On History. New York: The New Press, 1997.
- Jain, Ravindra K. ed. Text and Context: The Social Anthropology of Tradition. Philadelphia: Institute for the Study of Human Issues, 1977.
- Johnson, David E. and Scott Michaelsen, "Border Secrets: An Introduction." In Border Theory: The Limits of Cultural Politics. Ed. by Scott Michaelsen and David E. Johnson. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997.
- Khazanov, A. M. Nomads and the Outside World. Cambridge: Cambridge

- University Press, 1983.
- Le Blanc, Charles. "A re-examination of the Myth of Huang-ti." Journal of Chinese Religions 13/14 (1985-86): 45-63.
- Litzinger, Ralph A. "Contending Conceptions of the Yao Past." In Stevan Harrell ed. Cultural Encounters on China's Ethnic Frontiers. Seattle: University of Washington Press, 1995.
- Lugo, Alejandro. "Reflections on Border Theory, Culture, and the Nation."
  Chapter in Border Theory: The Limits of Cultural Politics. Ed. by
  Scott Michaelsen and David E. Johnson. Minneapolis: University of
  Minneapola Press. 1997.
- Obeyesekere, Gananath. The Apotheosis of Captain Cook: European Mythmaking in the Pacific. Princeton: Princeton University Press, 1992.
- Ricoeur, Paul. "The Narrative Function." Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Language, Action and Interpretation. Cambridge: Cambridge University Press, 1981.
- Rosaldo, Renato. Culture and Truth: The Remaking of Social Analysis.

  Second Edition. Boston: Reacon Press 1993
- Sahlins, Marshall D. Tribesmen. Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall, 1968.
- —. "Individual Experience and Cultural Order." In The Social Sciences: Their Nature and Uses. Ed. by Willian H. Krustel. Chicago: University of Chicago Press, 1982.
- Stein, Rolf Alfred. Les tribus anciennes des marches sino-tibetaines:

- legendes, classifications et histoire. Paris: Presses universitaires de France, 1961.
- Toolan, Michael ed. Language, Text and Context: Essays in Stylistics. London: Routledge, 1992.
- Turner, Terence. "Ethno-Ethnohistory: Myth and History in Native South American Representations of Contact with Western Society." Commentary, in Rethinking History and Myth: Indigenous South American Persprectives on the Past. Ed. by Jonathan D. Hill. Urbana: University of Illinois Press, 1988.
- Turner, Victor. From Ritual to Theatre: the Human Seriousness of Play.
  New York: Performing Arts Journal Publications, 1982.
- —. The Ritual Process; Structure and Anti-structure. Chicago: Aldine Publishing, 1969.
- Visweswaran, Kamala. Fictions of Feminist Ethnography. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1994.
- Wang, Ming-ke. "Western Zhou Remembering and Forgetting." Journal of East Asian Archaeology (Leiden). Inaugural Issue vol.1, 1-4 (1999): 231-250.
- —. "From the Qiang Barbarians to Qiang Nationality: The Making of a New Chinese Boundary." In *Imaging China: Regional Division and National Unity*. Ed. by Shu-min Huang & Cheng-kuang Hsu. Taipei: Institute of Ethnology, 1999.
- Watson, Graham and Robert M. Seiler ed., Text in Context: Contributions to Ethnomethodology. London: SAGE Publications, 1992.

## 索引

三苗 7, 116, 120-22, 124, 130, 193-195, 230, 264-65, 308 大禹 105-106, 155-57, 235, 292 大理國 171, 176-78 中國民族起源 13-21, 257-61, 272 反思史學 9, 24, 34, 324-26 反思性 (reflexivity) 10, 134-36; 反思性知識 7 太伯 7, 114-15, 119, 121, 123-24, 124-28, 152-62, 261-62, 308 巴特雷特 (F. C. Bartjett) 16 心理機圖 (schema) 27 文本分析 22, 39-43, 100-09, 119-24 文本與情境(表徵與本相) 25-26, 34, 40-44, 77, 83-87, 109, 134-136, 144-46, 187-88, 235-36, 298-306. 312-13, 317-19, 324 文類 27-28, 30, 32, 83-86, 191, 314-16,320; 定義 85 方志(文類) 31,86,87,104-09, 157-60, 187-91, 284, 294, 307 古史辨派史學(藝古派史學) 16-17 (史記) 29-30, 60-65, 75-86,

三星堆文化 35-36, 38, 89-96

152-154, 158-59, 190, 205, 261 布油原 (Pierre Brodieu) 8, 11, 26, 135, 319 正史(文類) 30,85,108,307, 民族史 33, 35, 257-74 (白古通)(白古通記·雙古通、 白古記) 177-87, 189, 191 朱蒙(東明) 143-45, 147, 149-51 弟兄祖先故事 6-8, 14, 28-29, 38-49, 71, 82, 290:巴 蜀 102-04; 濱 182-85; 唐 藤 197-99; 古職人 200; 五溪營 232-33;苗族、瑤族 233-34; 北川羌族 42-43, 245; 松潘羌 族 38-40;彝族·布朗族·景 簡族,苗族 277-79: 瓦字十 司家族 284, 294-95; 革什咱十 司 296 沙毒(沙费、沙一) 服九隆 166-67, 170, 178, 180-85,

191-92, 238

良渚文化. 35,38,56-59

99-101, 107, 111-12, 114-15,

120-21, 126-127, 129, 139, 141,

圖族沂代強權論 21

情感與意圖 26, 123-25, 145, 152, 泰帝 15, 29, 32, 68-73, 131, 199, 212-15, 231, 274-76 174-75, 191, 304-07, 321-22, 参萄子孫 5, 15, 32, 46, 215, 243, 325-26 252-53, 255-61, 309 社會記憶 16,22 敘惠結構 25, 27-28, 312-16 族譜(文類) 32, 86-87, 236-39. 290-91, 323 250-53, 283, 294, 307 三族(美人) 14, 22, 28, 38-45. 理柯 (Paul Ricoeur) 23,317 醫行 (practice) 26, 305, 319 116-117, 120, 124, 130-32, 239, 菲蟾 115, 119, 121, 123, 128-29, 287-293;松潘埃期潢羌族 165, 168-69, 180-82, 187-92, 38-42:北川羌族 42-44, 245 支绍 170-176, 178-181, 187, 191, 262-64. 308-09 值期 (Michel Foucault) 26, 319 238 全伏瓦斯 (M. Halbwachs) 16 朝鲜(高句麗、高麗) 113-14, 後期代主義 6,20-21,326 137-52, 161, 205, 258, 265-68, **苗族(苗人、猫) 222-23, 225-31,** 308, 325 258-59, 275-76 無弋爭朝 116-17, 120-22, 193-96, 革辦征程記 112 264-65, 269, 308 華夏海級 13, 21, 28, 30, 52, 120-32, 芝雄和先歷史 5-7, 14, 59, 63, 82, 133-36, 163, 193-94, 205, 239, 107, 185, 113-19, 139 英維維邊記 9.31, 111-132, 140, 281, 290, 304, 307; 華夏邊緣 181-82, 195, 204, 256-57, 形成 59-66; 華夏邊幾再浩 270-74, 289, 304-306; 〈華夏 261-71, 308 邊綫) 13, 22, 52, 121 相基歷史 8, 195, 257, 261, 324; (華陽國志) 30,36,93-94,100-09, 定義 46 岩尤 7,228-31,278 129, 155, 164, 167, 169-70

黄帝 15, 22, 29, 32-33, 46, 51,

242-43, 246-52, 290, 307, 310 : 與蜀人 99-101, 105, 322-23; 與北方草原青雪 205-211; 與 南方族群 237; 與近代中國國 族 275-61, 270-75 相像的計群 20,255 蜀(巴蜀) 87-109, 155-56 (蜀王本紀) 93-99,102 解構性知識 6-7.20 藻化(華夏化) 43-44, 95-102, 152-60, 186, 205, 234-40, 289, 291, 294-95 瑤族(係人·編) 225-28 箕子 9, 113-14, 119, 124-26, 137-52, 265-68, 308, 325 模式化效事情節 27-28, 31-32, 82, 313-14,316: 定義 111 整額 200, 215-27, 309 歷史心性 8-9, 22-23, 29, 45, 72-73, 281, 307; 定義 47, 312-13, 315-16: 英雄祖先歷史心性 9. 22-23, 29-30, 32, 47-49, 67, 73, 83, 85, 119, 182, 291, 307, 325; 弟兄韶先歷史心性 22-23, 29, 45-49, 182-85, 277, 297; 瓊 (鵬)鳥產卵為祖歷史心性

67-73, 76-85, 87, 227, 234, 239,

296-97 歷史與神話 30, 35, 37, 49, 122, 134-36, 138-42, 286, 325 歷史語言研究所(中央研究院) 17 238 282 287 305-06 廠君 215-22 梅君(墳君) 48,143,148-52 藏族(藏人、叶薯) 7,117,120, 130, 193-201, 256, 259, 265, 282-87, 290-299 攀附(模仿·擬熊) 85-86, 108, 236, 301, 319-24 豫(職) 島產卵鳥和故事 196. 198-99, 286, 296-297 海絡文本 145, 178, 201, 287 導総研究 23-24, 26-27, 33, 35-38, 96, 281, 287, 316-19 雅器 93-101, 106, 124, 148, 155, 190